
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE 
INSTITUTO DE PSICOLOGIA 

CURSO DE GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 
 

 
 
 
 

AMANDA VIEIRA BRITO AMARAL PESSOA 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

ENTRE A IMAGEM E A REPETIÇÃO: UMA LEITURA 

PSICANALÍTICA DOS TRANSTORNOS ALIMENTARES 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NITERÓI 
2025 



 

AMANDA VIEIRA BRITO AMARAL PESSOA 
 

 
 
 
 

ENTRE A IMAGEM E A REPETIÇÃO: UMA LEITURA PSICANALÍTICA DOS 

TRANSTORNOS ALIMENTARES 

 
 
 
 
 

 
Trabalho de Conclusão apresentado ao Curso de 

Graduação em Psicologia do Instituto de Psicologia da 

Universidade Federal Fluminense, como requisito 

parcial para obtenção do grau de Bacharel em 

Psicologia. Orientador(a): Prof.ª Dra. FLAVIA GAZE 

BONFIM. Coorientador(a): Prof.ª Dra. FLAVIA 

LANA GARCIA OLIVEIRA. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

 
 

NITERÓI 
2025 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



 

TERMO DE APROVAÇÃO 
 

AMANDA VIEIRA BRITO AMARAL PESSOA 
 
 

 
 
 
 

ENTRE A IMAGEM E A REPETIÇÃO: UMA LEITURA PSICANALÍTICA DOS 

TRANSTORNOS ALIMENTARES 

 
 

 
 

Trabalho de Conclusão aprovado pela Banca Examinadora do Curso de Graduação em 
Psicologia da Universidade Federal Fluminense – UFF 

 
 

Niterói, 18 de Dezembro de 2025 
 

 
 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
 

 
_____________________________________________________ 

 
Prof. ª Dra. Flavia Gaze Bonfim (Orientadora) – UFF 

 
 
 

_____________________________________________________ 
 

Prof. ª Dra. Flavia Lana Garcia Oliveira (Coorientadora) – UFF 
 

 
 

____________________________________________________ 
 

Prof.º Dr. Maycon Rodrigo da Silveira Torres – UFF 
 
 
 

_____________________________________________________ 
 

Prof. ª Dra. Maira Dominato Rossi – UFF 



 

DEDICATÓRIA 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

À querida formiguinha 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



 

AGRADECIMENTOS 
 
 

Agradeço à Universidade Federal Fluminense, que ao longo destes cinco anos, foi não apenas 

espaço de formação, mas também um lugar de crescimento, responsável por consolidar minha 

trajetória profissional e pessoal. 

À professora Dra. Flavia Lana, manifesto minha sincera gratidão pela orientação e supervisão 

cuidadosa, pela escuta atenta e pelo compromisso constante em minha formação. Bem como 

agradeço à professora Dra. Flavia Bonfim, por dar seguimento com excelência aos trabalhos 

de orientação e supervisão. 

À Associação Fluminense de Reabilitação, onde pude me reinventar e crescer, e aos meus 

supervisores, Victor e Gabriela, agradeço pela dedicação e pelo acompanhamento cuidadoso 

em cada passo dessa travessia. 

Às amigas de estágio, cuja parceria tornou a jornada mais leve e enriquecedora, agradeço 

pelas trocas, pelo apoio mútuo e pela amizade construída ao longo do caminho. 

Aos pacientes que confiaram em meu trabalho, deixo um reconhecimento especial, em cada 

encontro, vocês me ensinaram a potência da escuta e o valor da presença. 

É preciso agradecer sempre: à minha família, que fez da estrada um caminho mais leve e 

seguro; aos meus amigos Yasmim, Lara e Matheus, que nunca deixaram meus pedidos de 

socorro sem resposta; ao Enzo, companheiro, confidente e colo de tantos momentos em 

Niterói; e à Sheila, cujo acolhimento foi essencial para esta conquista. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EPÍGRAFE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
                        “(...) as pulsões são, no corpo, o eco do fato de que há um dizer.” 

                    
                                                                                                                             Jacques Lacan 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

RESUMO 
 
 
Este trabalho teve como propósito investigar a constituição da imagem de si e o fenômeno da 
compulsão à repetição em sua relação com os transtornos alimentares, tomando como 
referência a teoria psicanalítica. O objetivo central foi compreender de que modo a imagem 
corporal se forma no sujeito, como a compulsão à repetição, em articulação com a pulsão de 
morte, atravessa a vida psíquica e de que forma essas problemáticas se manifestam 
clinicamente nos transtornos alimentares. A pesquisa foi desenvolvida a partir de uma 
abordagem teórica, organizada em três capítulos: o primeiro examinou a constituição da 
imagem de si na obra de Freud e em autores posteriores, ressaltando seu caráter simbólico e 
relacional; o segundo discutiu a compulsão à repetição e a pulsão de morte a partir da virada 
metapsicológica freudiana, articulando-as ao papel do Supereu enquanto instância punitiva e 
mortificante; e o terceiro analisou os transtornos alimentares como expressão clínica dessas 
questões, recorrendo ao filme A Baleia como recurso de análise para evidenciar a lógica 
repetitiva e superegóica que se inscreve no corpo. Constatou-se, como conclusão, que os 
transtornos alimentares não podem ser reduzidos a fatores socioculturais ou comportamentais, 
pois expressam um sofrimento inconsciente no qual se entrelaçam a fragilidade da imagem de 
si, a compulsão mortífera e a ação punitiva do Supereu. A psicanálise, nesse contexto, oferece 
uma contribuição única ao privilegiar a escuta da singularidade do sujeito, possibilitando que 
o sintoma seja ressignificado e que a repetição compulsiva encontre novos destinos 
simbólicos. Ressalta-se, por fim, a relevância da articulação interdisciplinar no tratamento 
desses quadros e a necessidade de investigações futuras que aprofundem a compreensão 
clínica dos transtornos alimentares. 
 
 
Palavras-chave: imagem de si; compulsão à repetição; transtorno alimentar; psicanálise.  
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

ABSTRACT 
 

 
This study aimed to investigate the constitution of self-image and the phenomenon of 
repetition compulsion in relation to eating disorders, grounded in psychoanalytic theory. The 
central objective was to examine how body image is formed in the subject, how repetition 
compulsion, in articulation with the death drive, permeates psychic life, and in what ways 
these dynamics manifest clinically in eating disorders. The research was conducted through a 
theoretical approach, organized into three chapters: the first explored the constitution of 
self-image in Freud’s work and subsequent authors, emphasizing its symbolic and relational 
nature; the second addressed repetition compulsion and the death drive in light of Freud’s 
metapsychological turn, relating them to the Superego as a punitive and mortifying agency; 
and the third analyzed eating disorders as clinical expressions of these issues, using the film 
The Whale as an analytic resource to highlight the repetitive and superegoic logic inscribed in 
the body. The findings indicate that eating disorders cannot be reduced to sociocultural or 
behavioral factors, as they reveal an unconscious suffering in which the fragility of 
self-image, the mortiferous compulsion, and the punitive action of the Superego intertwine. 
Psychoanalysis, in this context, offers a unique contribution by centering the listening of the 
subject’s singularity, enabling the symptom to be resignified and allowing compulsive 
repetition to find new symbolic pathways. The study concludes by underscoring the 
importance of interdisciplinary approaches in the treatment of these conditions, as well as the 
need for future research to further develop the clinical understanding of eating disorders. 
 
 
Keywords: self-image; repetition compulsion; eating disorder; psychoanalysis. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

SUMÁRIO 
 
 
INTRODUÇÃO …………………………………………………………………………… 11 
 
CAPÍTULO I – A IMAGEM DE SI: CONSTRUÇÃO PSÍQUICA E EXPRESSÃO DO 
SOFRIMENTO NOS TRANSTORNOS ALIMENTARES ………………………….…. 13 
 
1.1  Retorno à origem da organização psíquica do ser humano: autoerotismo à formação do 
Eu …………………………………………………………………………………………… 13 
1.2  Formação da imagem corporal ……………………………………………………….… 16 
1.3  A imagem de si nos transtornos alimentares ………………………………………….... 19 
 
CAPÍTULO II – A COMPULSÃO À REPETIÇÃO COMO EXPRESSÃO DA PULSÃO 
DE MORTE NOS TRANSTORNOS ALIMENTARES ………………………………… 22 
 
2.1 O Supereu como herdeiro do complexo de édipo ……………………….……………… 22 
2.2 A virada metapsicológica: reformulação da teoria pulsional …………………………… 26 
2.3 Compulsão à repetição: pulsão de morte sob o comando do Supereu ………………….. 29 
2.4 A compulsão à repetição nos transtornos alimentares ………………………………….. 30 

 
CAPÍTULO III – A COMPULSÃO ALIMENTAR EM CENA: ANÁLISE 
PSICANALÍTICA DO FILME A BALEIA ……………………………………………… 33 
 
3.1 O filme “A Baleia” ……………………………………………………………………… 33 
3.2 Leitura psicanalítica: compulsão alimentar, imagem de si e compulsão à repetição ….... 34 
3.3 Psicanálise e clínica dos transtornos alimentares: contribuições e desafios ………….… 38 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS ……………………………………………………………... 42 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS …………………………………………………… 45 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



11 

INTRODUÇÃO 

 

“O Eu não é senhor em sua própria casa” (Freud, 1917, p.186). Esta célebre afirmação 

freudiana serve como ponto de partida para a presente pesquisa. Ao longo de minha trajetória 

pessoal e acadêmica, uma pergunta se mostrou constante: por que, mesmo desejando seguir 

um determinado caminho, muitas vezes agimos em direção oposta? Que força é esta que nos 

atravessa, impedindo a realização daquilo que mais queremos?  Por que insistimos em repetir 

padrões de comportamento que nos fazem sofrer, como se estivéssemos presos a um ciclo que 

parece não ter fim? 

Dessas inquietações surgiu o interesse em investigar o funcionamento do psiquismo 

humano sob a ótica psicanalítica. Desde o início da graduação, o contato com a psicanálise foi 

permeado por certa resistência. Freud parecia, à primeira vista, superestimado. A princípio, 

buscava-se percorrer caminhos alternativos daquele que todos pareciam seguir. No entanto, o 

contato mais direto com a teoria freudiana, por meio das disciplinas teóricas e estágios 

possibilitou um novo olhar. O aprofundamento teórico e prático me levou a reconhecer na 

psicanálise uma potente ferramenta para compreender o psiquismo humano — e despertou em 

mim o desejo pela clínica, e, em especial, pela escuta psicanalítica. 

A princípio, a escolha do tema deste trabalho surgiu do desejo de compreender, sob a 

ótica psicanalítica, os transtornos alimentares. A complexa e ambivalente relação que muitos 

sujeitos estabelecem com o alimento — marcada por desejo, culpa e angústia — suscitou 

inevitáveis questionamentos: Por que a comida ocupa um lugar central na experiência de 

quem sofre com transtornos alimentares? Qual é a natureza da relação ambivalente entre o 

desejo intenso e o sofrimento que se segue à sua satisfação? No caso da compulsão alimentar, 

o alimento parece adquirir o estatuto de um objeto capaz de tamponar uma falta, ainda que seu 

consumo frequentemente resulte em sentimentos punitivos. A repetição incessante dessa 

dinâmica estaria vinculada a quais processos psíquicos, segundo a teoria psicanalítica?  De 

que modo os discursos sociais contribuem para a manutenção desse ciclo? 

A intenção inicial era abarcar todas as dimensões desse fenômeno, de modo a 

compreender e transmiti-las de forma completa. Contudo, rapidamente me deparei com o 

limite e a impossibilidade de esgotar um tema tão complexo em um único trabalho. Essa 

experiência, embora frustrante no início, revelou-se também produtiva, ao permitir o 

reconhecimento de que todo saber é atravessado pela castração — e que a incompletude é 

constitutiva do sujeito e do conhecimento. Bem como, essa constatação, tornou-se motor de 

elaboração e amadurecimento, abrindo espaço para um trabalho possível e ainda assim 



12 

relevante. 

Dessa forma, esta monografia propõe investigar, à luz da psicanálise, duas 

problemáticas centrais relacionadas aos transtornos alimentares: a constituição da imagem de 

si e a compulsão à repetição. Para isso, o trabalho será estruturado em três capítulos, que 

dialogam entre si, buscando compreender os mecanismos psíquicos que sustentam essas 

condições, abrindo caminhos para uma escuta clínica mais sensível e fundamentada.   

O primeiro capítulo se dedicará à problemática da imagem. Pretende-se compreender 

como a imagem de si se constitui — uma vez que ela não é dada de forma natural — e como, 

no contexto dos transtornos alimentares, essa imagem frequentemente se apresenta de forma 

distorcida e depreciada, tornando-se alvo constante de vigilância e rejeição. Serão utilizados, 

para essa análise, os textos Introdução ao narcisismo (1914) e Freud e o Inconsciente (1999), 

com o intuito de explorar os conceitos de narcisismo, “Eu ideal” e “ideal do Eu”. 

O segundo capítulo abordará a problemática do automatismo da compulsão à 

repetição.  Busca-se compreender a compulsão à repetição como apego mórbido da pulsão de 

morte, ou seja, apreender a repetição como um dos indícios da pulsão de morte no 

funcionamento psíquico. A partir de textos como Além do princípio do prazer (1920) e O Eu 

e o Id (1923), será explorada a dinâmica psíquica que leva o sujeito a se prender a 

experiências penosas, mesmo quando parecem não oferecer prazer ou satisfação. 

O terceiro capítulo será dedicado à análise do filme A Baleia (2022) à luz da 

psicanálise, com o objetivo de investigar como as problemáticas da imagem e da compulsão à 

repetição se apresentam na clínica dos transtornos alimentares, em específico da compulsão 

alimentar. O foco será investigar direções do tratamento analítico e os desafios que emergem 

na prática clínica. 

É imperioso pontuar que, esta pesquisa não pretende esgotar o tema, mas contribuir 

para o levantamento de questões e a abertura de caminhos possíveis para novas reflexões e 

investigações. Que este trabalho possa se constituir como um ponto de partida tanto para a 

autora quanto para eventuais leitores interessados em aprofundar-se na escuta psicanalítica do 

sofrimento humano — e como ele se manifesta, de forma tão particular e intensa, na relação 

com o corpo e com a comida. 

 

 

 

 

 



13 

CAPÍTULO I – A IMAGEM DE SI: CONSTRUÇÃO PSÍQUICA E EXPRESSÃO DO 

SOFRIMENTO NOS TRANSTORNOS ALIMENTARES 

 

Na contemporaneidade, a imagem de si assume um papel central na constituição 

subjetiva dos indivíduos, sendo atravessada por ideais de perfeição, controle e adequação aos 

padrões sociais. A maneira como cada sujeito se percebe, se representa e se relaciona com o 

próprio corpo não é inata nem biologicamente determinada (Freud, 1914), mas resulta de um 

processo complexo de constituição psíquica e simbólica. Esse processo tem início nos 

primeiros vínculos com o Outro, marcados pelo desejo e pelo olhar das figuras parentais ou de 

cuidado. 

Sob a perspectiva da psicanálise, a construção da imagem de si revela-se como uma 

estrutura fundamental do Eu, articulada aos mecanismos inconscientes e à relação que o 

sujeito estabelece com seu corpo. Pensar a imagem de si a partir da psicanálise implica 

reconhecer que o sujeito não é autossuficiente em sua constituição, e que o Eu é formado a 

partir de identificações e experiências mediadas por imagens e ideais provenientes de um 

Outro (Freud, 1914). Nesse contexto, os transtornos alimentares surgem como expressões de 

um sofrimento psíquico que se inscreve no corpo, frequentemente relacionados à forma como 

o sujeito se percebe e se posiciona frente à sua própria imagem. 

 

1.1  Retorno à origem da organização psíquica do ser humano: autoerotismo à formação 

do Eu 

 

Para compreender a constituição da imagem de si, é preciso retornar aos primeiros 

tempos da organização psíquica do sujeito. A formação psíquica humana, segundo Freud 

(1895), está enraizada em uma resposta ao desamparo originário — condição inicial de 

extrema dependência biológica e psíquica que marca o nascimento do bebê. O recém-nascido, 

prematuro em termos da espécie, não dispõe de recursos suficientes para garantir sua 

sobrevivência, o que o torna inteiramente dependente da presença sustentadora e prolongada 

de um outro de boa vontade capaz de cuidar de suas tarefas de manutenção de vida.  

Freud (1915) destaca que, nos primeiros momentos de vida, o ser humano é apenas um 

corpo sujeito a excitações internas que precisam ser descarregadas e que busca a satisfação de 

suas necessidades. O desamparo, portanto, refere-se a essa condição de vulnerabilidade, na 

qual o bebê se encontra à mercê do Outro para sobreviver. Esse estado inaugura uma situação 

traumática e estrutural na vida psíquica, pois a precariedade biológica exige a intervenção 



14 

constante de um outro capaz de atender às suas demandas vitais. 

Nesse cenário, o bebê se apresenta como uma promessa de sujeito a advir, e o 

enfrentamento desse vazio inicial — permeado por excitações, angústia e desconforto — 

exige a instauração de formas de organização psíquica. Dada a insuficiência do aparato 

instintual para lidar com tais exigências, o ser humano passa a operar em outra lógica, a 

pulsional, que orienta seu desejo e estrutura sua busca por satisfação (Freud, 1915). 

É importante, neste ponto, distinguir os conceitos de instinto (Instinkt) e pulsão 

(Trieb). Segundo Garcia-Roza (1999), enquanto o instinto se refere a comportamentos 

biologicamente programados, com padrões fixos de resposta a estímulos externos e voltados 

principalmente para a reprodução, a pulsão, por sua vez, não possui objeto ou direção 

determinados. A pulsão emerge justamente do desamparo, como resposta a uma falta de saber 

e de organização biológica, e se liga em laço com o Outro em busca de satisfação. 

Freud (1915) define a pulsão a partir de quatro elementos: fonte (Quelle), pressão 

(Drang), objetivo (Ziel) e objeto (Objekt). A fonte é um processo somático localizado em um 

órgão ou zona do corpo, cuja excitação é representada psiquicamente pela pulsão. A pressão 

corresponde à intensidade da demanda pulsional, a medida de exigência de trabalho diante do 

seu caráter dinâmico. O objetivo é sempre a satisfação, que só pode ser alcançada por meio da 

redução da tensão. Já o objeto é aquilo, real ou fantasmático, através do qual a pulsão atinge 

sua meta — sendo este o aspecto mais variável da pulsão. 

A partir da teoria pulsional, Freud analisa a sexualidade infantil, que se caracteriza por 

uma organização inicial das pulsões em formas parciais e desorganizadas. Essa sexualidade é 

chamada de perversa-polimorfa: perversa por não se alinhar a um fim social reprodutivo, e 

polimorfa por se manifestar em diversas zonas do corpo (zonas erógenas) sem coordenação 

entre si (Freud, 1905). Nesse estágio, anterior à formação do Eu, as pulsões funcionam de 

modo autônomo e desarticulado, não alcançando uma organização genital, o que marca o 

autoerotismo (Garcia-Roza, 1999). 

O autoerotismo surge, então, como uma das primeiras formas de organização pulsional 

frente ao desamparo. Sendo, nesta fase, um primeiro tempo viabilizador da experiência de 

cultura e de civilização. Antes disso, a pulsão sexual encontrava apoio nas pulsões de 

autoconservação — por exemplo, a nutrição que se dá por meio do seio materno 

(Garcia-Roza, 1999). Como afirmado por Freud (1914), a pulsão sexual inicialmente se apoia 

em funções vitais, mas com o tempo se desliga delas, buscando satisfação própria. 

 
 



15 

Designa a relação que as pulsões sexuais mantêm originalmente com as 
funções vitais que lhes fornecem uma fonte orgânica, uma direção e um 
objeto. [...] O termo apoio designa precisamente essa relação primitiva da 
sexualidade com uma função ligada à conservação da vida, mas ao mesmo 
tempo assinala a distância entre essa função conversadora e a pulsão sexual. 
(Garcia-Roza, 1999, p.99-100) 

 
 

Com a perda do objeto externo (o seio), a pulsão sexual encontra satisfação em partes 

do próprio corpo, marcando o início do autoerotismo: momento em que a excitação encontra 

alívio sem recorrer a um objeto exterior. Freud (1905) define esse estado como anterior ao 

narcisismo e caracterizado pela ausência de um Eu estruturado. 

No caso da alimentação, o seio materno, inicialmente ligado à necessidade de nutrição, 

passa a ser investido sexualmente. A criança busca repetir essa satisfação por outros meios, 

como o ato de chupar o dedo, instaurando o circuito da pulsão oral (Freud, 1905). A 

satisfação, nesse contexto, não é mais exclusivamente biológica, mas ligada à excitação de 

zonas erógenas. 

Assim, o autoerotismo representa uma tentativa de domínio psíquico sobre o corpo e 

suas excitações, funcionando como um primeiro passo na constituição subjetiva. A criança 

prefere utilizar seu próprio corpo como meio de satisfação, afastando-se do mundo exterior 

que ainda não controla. 

Freud (1905) aponta que toda manifestação sexual infantil possui três características 

essenciais: o apoio inicial em uma função vital, a ausência de objeto sexual externo e o 

predomínio de uma zona erógena específica. As zonas erógenas — como os lábios, a pele ou 

a mucosa anal — são regiões do corpo especialmente investidas pelas pulsões parciais. 

Na fase oral, primeira etapa da sexualidade infantil, o prazer está relacionado à 

ingestão e à excitação da cavidade bucal. O seio materno é tomado como extensão do corpo 

do bebê, e o modo de relação com o objeto é marcado pela incorporação. Há uma fusão 

simbiótica com o Outro, ao mesmo tempo pacificadora e destrutiva, o que gera ambivalência 

e funcionará como base para futuras identificações (Garcia-Roza, 1999). 

Na sequência, a fase anal-sádica representa o segundo momento da organização 

pulsional pré-genital. Aqui, a zona anal torna-se predominante e o controle dos esfíncteres 

passa a ser exigido pelo Outro, geralmente na forma da figura materna (Freud, 1905). Esse 

momento está frequentemente vinculado ao desmame e marca uma ruptura da simbiose oral, 

isto é, uma interrupção da via de satisfação absoluta até então experimentada, abrindo 

caminho para o reconhecimento da separação entre mãe e bebê. 



16 

Entre os dois e quatro anos, a criança passa a perceber a fezes como algo de valor 

simbólico: parte de si que pode ser oferecida ou retida, expressando obediência ou oposição 

ao desejo do Outro. Freud (1905) descreve a retenção fecal como manifestação pulsional que 

envolve prazer autoerótico e ao mesmo tempo estabelece um modo de relação com as figuras 

parentais. 

 
 
O conteúdo intestinal, sendo um corpo que estimula uma área de mucosa 
sexualmente sensível, age como precursor de outro órgão que deve entrar em 
ação somente após a infância, mas tem outros significados importantes para 
o bebê. É claramente tratado como uma parte do próprio corpo, constitui  o 
primeiro “presente”: através da liberação ou da retenção dele, o pequeno ser 
pode exprimir docilidade ou desobediência ante a pessoas ao seu redor. [...] 
A retenção da massa fecal – que inicialmente é intencional, sendo ela usada 
como estimução masturbatória, digamos, da zona anal, ou empregada na 
relação com as pessoas que cuidam da criança. (Freud, 1905, p.92 -93) 

 
 

A fase anal, portanto, inaugura experiências ambivalentes de presença e ausência, de 

controle versus entrega, de olhar e ser olhado. Essas vivências têm importância simbólica e 

estruturante, pois operam como matrizes para a constituição do Eu e para a inscrição do 

sujeito na cultura. 

Fica evidente então, que no autoerotismo, a criança não tem a noção de um mundo 

externo a si. E como esta fase se inicia diante da libido investida na ação específica do outro 

que deseja cuidar do bebê, relacionado ao seu desamparo. Na fase autoerótica, as zonas 

erógenas funcionam de maneira independente uma das outras, sem qualquer organização 

conjunta. As pulsões parciais exibem uma necessidade, em consequência de um cenário de 

desamparo, e buscam se satisfazer nas próprias zonas onde são produzidas (Garcia-Roza, 

1999). Dessa forma, isso confere um corpo ainda desamparado e sem contorno, característico 

de uma sexualidade perverso-poliforma. É a partir da presença de um Outro – que investe sua 

libido e deseja cuidar, oferecendo um contorno ao sujeito – que, em um momento posterior ao 

autoerotismo, torna-se possível a constituição da experiência e da consciência corporal de um 

Eu formado (Coelho dos Santos, 2020). 

 

1.2  Formação da imagem corporal 

 

Como apresentado anteriormente, nos primeiros tempos da constituição psíquica não 

há ainda indícios de uma coesão do Eu nem de uma representação unificada do corpo. É 

somente a partir de uma nova ação psíquica ao autoerotismo que as pulsões parciais começam 



17 

a se integrar sob a forma de um investimento libidinal voltado para o próprio Eu. Esse 

movimento inaugura o narcisismo primário, etapa em que a satisfação pulsional deixa de ser 

fragmentada e passa a se concentrar na própria imagem (Freud, 1914). 

Esse investimento da libido no Eu caracteriza uma forma de auto-apaixonamento, em 

que a criança passa a tomar a si mesma como objeto de satisfação. Trata-se de uma operação 

psíquica essencial que possibilita a saída da fase autoerótica. O amor por si mesmo, nesse 

momento, é a única estratégia possível para a organização libidinal e para a emergência de 

uma coesão subjetiva.  

Freud (1914) distingue dois modos fundamentais de investimento libidinal: a libido do 

Eu (ou narcisista) e a libido objetal (dirigida a objetos externos). No narcisismo, o 

investimento recai prioritariamente sobre o próprio Eu, isto é, a libido está inteiramente 

voltada para o sujeito. Com isso, Freud aponta que o Eu, neste estágio, torna-se o próprio 

objeto da pulsão sexual, recebendo um acréscimo de energia libidinal que se soma à pulsão de 

autoconservação.  

Vale lembrar que Freud (1915) propõe uma diferenciação entre as pulsões do Eu (ou 

de autoconservação) e as pulsões sexuais, distinção que se baseia na meta visada: enquanto a 

pulsão de autoconservação busca garantir a sobrevivência do organismo, a pulsão sexual está 

voltada para a obtenção de prazer.  

O narcisismo, portanto, configura-se como uma defesa contra o desamparo primordial, 

ao oferecer uma experiência de completude e autossuficiência. Essa vivência de 

grandiosidade, observada no início da vida, remete ao investimento libidinal parental, como 

exemplificado por Freud (1914, p. 25) na expressão “His Majesty the Baby” [Sua Majestade, 

o bebê]. Essa fórmula simboliza a idealização infantil promovida pelo olhar do Outro. A 

criança assume para si o lugar de objeto idealizado, apropriando-se daquilo que o Outro 

deseja que ela seja. Essa identificação primária — marcada por uma alienação essencial — 

constitui um ponto de apoio fundamental para a formação do Eu, conferindo contornos ao 

corpo e instaurando uma sensação pacificadora de unidade (Coelho dos Santos, 2020). 

É nesse processo que Freud (1914) situa a formação do Eu ideal: uma imagem 

psíquica perfeita, grandiosa e inconsciente, que opera como modelo interno de identificação. 

O Eu ideal funciona como um reflexo daquilo que foi projetado pelo desejo parental e um 

ponto de identificação narcísica no qual o Eu desfrutou na infância. No desenvolvimento 

infantil, o Eu experimenta um estado de plenitude, e mesmo com o avanço do julgamento e 

das restrições impostas pelo meio social, o sujeito tende a não renunciar à satisfação ligada à 

onipotência vivida nesse período. A impossibilidade de manter a perfeição narcísica da 



18 

infância, perturbada pelas exigências externas e pelas admoestações do Outro, leva à criação 

de uma nova instância psíquica: o ideal do Eu. 

Esse novo ideal funciona como um substituto para o narcisismo perdido. Ao não poder 

mais se manter na posição de ideal, o sujeito projeta diante de si uma imagem que passa a 

orientar seu comportamento e suas aspirações. Assim, o ideal do Eu representa aquilo que o 

sujeito deseja ser — o modelo que ele tenta alcançar como forma de recuperar a perfeição 

perdida da infância. Nesse ponto, Freud (1914) propõe uma diferenciação entre o Eu ideal e o 

ideal do Eu: o primeiro corresponde à vivência narcísica inicial, na qual o sujeito sente-se 

completo e admirável; o segundo emerge como uma instância normativa que guia o Eu na 

tentativa de realizar o que supõe ser o ideal do Outro. 

Retomando a questão central deste capítulo — a constituição da imagem de si —, é 

preciso reforçar que a imagem corporal não é uma representação natural ou biologicamente 

dada. Ela é o produto de uma construção psíquica e simbólica, que se desenvolve a partir das 

relações que o sujeito estabelece com o Outro e com sua própria experiência de corporalidade. 

Na psicanálise, essa imagem de si é compreendida como uma representação 

inconsciente, estruturada pela identificação e pelo desejo. Como aponta Freud (1914), o 

narcisismo primário constitui um momento inaugural dessa construção, pois é nele que o 

corpo começa a ser investido libidinalmente, tornando-se um objeto de amor e significação. 

Freud (1914) enfatiza que “o narcisismo não é uma perversão, mas o complemento libidinal 

do egoísmo da pulsão de autoconservação” (p.15), marcando a importância dessa etapa para a 

organização do Eu. 

Ao contrário de abordagens que concebem o Eu como uma instância estável e unitária, 

a psicanálise — especialmente a partir de Freud — entende o Eu como resultado de processos 

identificatórios. Esses processos ocorrem em resposta às primeiras relações com o Outro, 

sobretudo figuras parentais e de cuidado, cujos desejos e expectativas moldam a forma como 

o sujeito se percebe (Coelho dos Santos, 2020). 

A identificação é o mecanismo pelo qual o sujeito apropria traços, valores e 

comportamentos de figuras significativas. Essa identificação pode se dar tanto por amor e 

admiração quanto por rivalidade ou frustração, afetando diretamente a maneira como o Eu é 

estruturado (Coelho dos Santos, 2020). Através dela, a criança aprende a se ver e a se 

apresentar ao mundo, construindo uma imagem de si mesma em relação aos outros. 

O narcisismo, portanto, corresponde a uma etapa decisiva da constituição psíquica, 

pois é nele que o sujeito se reconhece como alguém distinto e valioso. Esse reconhecimento, 

no entanto, é atravessado por uma alienação fundamental: a criança se vê a partir de uma 



19 

imagem que vem de fora — do espelho, do olhar do Outro, da linguagem (Coelho dos Santos, 

2020). 

Ainda que o sujeito se reconheça em sua imagem refletida, essa representação não é 

um reflexo direto da realidade, mas uma construção simbólica. Trata-se de uma imagem que é 

emprestada do Outro, constituída a partir de significações, palavras e olhares que o 

antecedem. A imagem de si, portanto, não é uma simples cópia da realidade corporal nem 

uma reprodução do outro. Trata-se de uma representação psíquica, que pode ser transformada 

ao longo da vida pelas experiências e pelas relações com novos outros. Ao formular a teoria 

do narcisismo, Freud (1914) destaca o papel desse investimento libidinal no próprio corpo 

como etapa essencial para o surgimento do Eu, da autoestima e da coesão subjetiva. 

Assim, a imagem corporal torna-se o primeiro suporte para a constituição do sujeito, 

antecipando o papel que o corpo irá desempenhar na vida psíquica. O corpo passa a ser 

investido não apenas como fonte de prazer, mas como sede de significação e como mediador 

da relação com o Outro. 

Essa imagem nunca é neutra: ela está sempre articulada ao desejo do Outro e ao ideal 

que o sujeito constrói com base nesse desejo. A relação com o ideal do Eu opera, então, como 

uma instância reguladora, funcionando como horizonte de perfeição ao qual o sujeito tenta 

corresponder (Freud, 1914). A imagem de si surge, nesse contexto, como uma zona de tensão 

entre o corpo vivido e os ideais internalizados. 

Quando há um descompasso entre a experiência subjetiva do corpo e esses ideais, 

podem emergir sentimentos de inadequação, vergonha ou rejeição. É nesse campo de conflito 

que se evidenciam as fragilidades do narcisismo, especialmente em situações clínicas como os 

transtornos alimentares, em que o corpo torna-se palco de uma disputa entre o Eu e seus ideais 

inatingíveis. 

 

1.3  A imagem de si nos transtornos alimentares 

 

Com base nas discussões anteriores, é possível compreender que os transtornos 

alimentares emergem como expressões de um sofrimento psíquico que encontra no corpo o 

seu principal modo de inscrição. Esses quadros clínicos refletem impasses subjetivos 

relacionados à maneira como o sujeito se percebe e se posiciona frente à sua imagem. A 

constituição da imagem de si, como visto, se dá a partir de identificações com as imagens 

fornecidas pelo Outro e com os ideais que se originam dessa relação, especialmente o ideal do 



20 

Eu, que atua como uma instância reguladora, orientando o sujeito na tentativa de corresponder 

às expectativas internalizadas (Freud, 1914). 

A criança, ao se identificar com a imagem e o desejo do Outro, vai construindo 

representações de si, aprendendo como se apresentar ao mundo e como se sentir em relação 

ao próprio corpo. No entanto, essa construção simbólica não é isenta de conflitos. A imagem 

de si, nesse contexto, torna-se um campo de tensão entre a vivência subjetiva do corpo e os 

ideais internalizados — espaço onde frequentemente se instalam vigilância, censura e 

depreciação. 

Transtornos como anorexia nervosa, bulimia e transtorno de compulsão alimentar 

compartilham um traço fundamental: uma relação profundamente conflituosa com a imagem 

corporal, marcada por distorção, rejeição e idealizações rígidas. Apesar das diferenças 

sintomáticas, todos revelam uma fragilidade na constituição narcísica e uma tentativa de 

restabelecer algum tipo de controle ou reparação por meio do corpo. 

Na clínica psicanalítica, o corpo não é apenas um dado biológico, mas um campo 

privilegiado para a expressão do desejo e do sofrimento. Desde os estudos de Freud com as 

histéricas, compreende-se que mesmo os sintomas de ordem orgânica podem carregar 

significações inconscientes. O corpo, nesses casos, torna-se suporte do conflito psíquico — 

como no paradigma da histeria, onde representações inconscientes encontram forma em 

manifestações somáticas. Nos transtornos alimentares, essa mesma lógica se manifesta: o 

corpo torna-se palco de uma fala que não pode se expressar por palavras. 

Assim, a recusa do alimento na anorexia, os episódios compulsivos na bulimia ou a 

oscilação entre controle e descontrole alimentar indicam impasses subjetivos que se 

inscrevem no corpo. O sujeito, impossibilitado de elaborar simbolicamente suas angústias, 

transforma o corpo em palco de um sofrimento que não encontra outra via de expressão.  

A imagem corporal envolvida nesses quadros não se resume a uma percepção 

sensorial alterada, mas exprime um sofrimento ligado à constituição do Eu e ao olhar do 

Outro. Freud (1914) já havia destacado a existência de uma instância psíquica que observa, 

julga e assegura a satisfação narcísica a partir do ideal do Eu, comparando o Eu atual com um 

modelo idealizado, frequentemente inatingível. Essa instância é o veículo do Supereu, que 

assume um caráter cruel e implacável, impondo exigências severas de perfeição e controle. 

No contexto dos transtornos alimentares, esse Supereu atua com violência, transformando o 

corpo em campo de batalha, onde se travam lutas entre desejo, culpa e autocensura. 

O imperativo da magreza, sustentado por discursos sociais e midiáticos que associam 

valor pessoal à aparência física, reforça essa vigilância sobre o corpo. A busca por um corpo 



21 

idealizado torna-se, muitas vezes, a tentativa desesperada de resgatar um narcisismo ferido. O 

sujeito, ao não encontrar no Outro um olhar suficientemente validante, internaliza um ideal 

excessivamente rígido, do qual sente-se constantemente aquém. Esse descompasso entre o Eu 

atual e o ideal internalizado gera sentimentos de fracasso, inadequação e rejeição — os quais 

podem culminar em comportamentos autodestrutivos, como a recusa alimentar, a purgação ou 

a compulsão. 

 
 
Pois a incitação a formar o ideal do Eu, cuja tutela foi confiada à consciência 
moral, partiu da influência crítica dos pais intermediada pela voz, aos quais 
se juntaram no curso do tempo os educadores, instrutores e, como uma hoste 
inumerável e indefinível, todas as demais pessoas do meio (o próximo, a 
opinião pública). [...] A instituição da consciência moral foi, no fundo, uma 
corporificação inicialmente da crítica dos pais, depois da crítica da 
sociedade, processo que é repetido quando nasce uma tendência à repressão 
a partir de uma proibição ou um obstáculo primeiramente externos. As vozes 
e a multidão indefinida são trazidas à luz pela doença, a evolução da 
consciência moral se reproduz regressivamente. Mas a revolta contra essa 
instancia censoria vem de que a pessoa, consoante o caracter fundamental da 
doença, quer se livrar de todas essas influencias, começando pela dos pais, e 
retira deles a libido homossexual. A sua consciência moral lhe aparece então, 
em forma regressiva, como hostil interferência de fora. (Freud, 1914, 
p.29-30) 

 
 

A idealização corporal extrema e o ódio ao próprio corpo, frequentes nesses quadros, 

podem ser entendidos como manifestações de uma imagem de si negativada — consequência 

direta da fragilidade do narcisismo primário. Dolto (1984) aponta que a imagem inconsciente 

do corpo é uma elaboração simbólica que resulta da fala do Outro sobre o corpo da criança e 

de suas sensações erógenas. Quando a fala do Outro é invasiva, exigente ou negligente, o 

corpo da criança se inscreve como estranho, inadequado ou culpado. Nesse caso, a imagem de 

si cristaliza-se em formas depreciativas, frequentemente reproduzidas em atos autodestrutivos. 

Assim, os transtornos alimentares podem ser concebidos, no campo da psicanálise, 

como tentativas inconscientes de restauração de uma imagem narcísica rompida — esforços 

para recuperar, por meio do controle do corpo, a coesão psíquica perdida. O corpo torna-se, 

assim, ao mesmo tempo, refém e ferramenta de uma luta interna entre o Eu, seus ideais e o 

olhar do Outro. 

 

 

 

 



22 

CAPÍTULO II – A COMPULSÃO À REPETIÇÃO COMO EXPRESSÃO DA PULSÃO 

DE MORTE NOS TRANSTORNOS ALIMENTARES 

 

Na segunda tópica freudiana, a compulsão à repetição, a pulsão de morte e o Supereu 

constituem um núcleo fundamental da dinâmica psíquica. Freud (1920) conceitua a 

compulsão à repetição como a tendência do sujeito a reviver situações dolorosas ou 

traumáticas, mesmo na ausência de qualquer satisfação consciente — trata-se de uma 

repetição que se impõe ao sujeito, à revelia do princípio de prazer.  

Para compreender esse fenômeno, Freud (1920) introduz o conceito de pulsão de 

morte, uma força primária cuja finalidade seria o retorno ao estado inorgânico. Essa pulsão se 

manifesta no psiquismo por meio de comportamentos autodestrutivos, sabotagens 

inconscientes e da repetição de experiências traumáticas. Quando essa força pulsional é 

voltada para o interior do aparelho psíquico, pode ser mediada pela instância do Supereu, o 

qual emerge como herdeiro do complexo de édipo e se estrutura a partir das exigências 

parentais, assumindo um caráter punitivo e intransigente (Freud, 1923). 

Essa configuração psíquica, em que o Supereu atua como executor da pulsão de morte 

por meio da compulsão à repetição, mostra-se particularmente evidente nos transtornos 

alimentares. Nesses quadros, o sujeito encontra-se submetido a um ideal tirânico de corpo, 

pureza ou controle, impulsionado por um Supereu severo, que impõe exigências de renúncia, 

perfeição e punição. 

 

2.1 O Supereu como herdeiro do complexo de édipo 

 

Dando continuidade à organização psíquica do sujeito anteriormente exposta, é 

possível compreender o narcisismo como uma etapa fundamental da constituição do Eu, na 

qual o sujeito passa a se reconhecer como alguém distinto e dotado de valor. Freud (1914) 

define o narcisismo primário como um momento inaugural em que o corpo é investido 

libidinalmente, tornando-se o primeiro objeto de amor. Contudo, esse reconhecimento está 

atravessado por uma alienação estrutural, na medida em que o sujeito se vê através de 

imagens que vêm do exterior — seja do espelho, do olhar do Outro ou da linguagem (Coelho 

dos Santos, 2020).  

A constituição do Eu, portanto, é resultado de processos identificatórios que se dão a 

partir das primeiras relações com o Outro — em especial com as figuras parentais — cujos 

desejos, discursos e expectativas moldam a forma como o sujeito se percebe (Coelho dos 



23 

Santos, 2020). A identificação, enquanto mecanismo psíquico, implica a apropriação de 

traços, ideais e modos de ser das figuras significativas, podendo ocorrer tanto por admiração 

quanto por rivalidade ou frustração, influenciando diretamente a estruturação do Eu. 

A vivência de grandiosidade observada nos primeiros anos de vida remete ao 

investimento libidinal parental, que promove uma idealização narcísica da criança. Nessa 

lógica, o olhar do Outro a posiciona como objeto de desejo idealizado, o que dá origem à 

formação do Eu ideal — conceito proposto por Freud (1914) para descrever uma imagem 

psíquica grandiosa, inconsciente, que serve de modelo identificatório. O Eu ideal reflete os 

desejos projetados sobre a criança e funciona como ponto de referência narcísica no qual o 

sujeito experimenta uma vivência de plenitude. Ainda que o avanço das exigências sociais 

imponha limites, o sujeito tende a preservar o anseio por essa satisfação onipotente vivida na 

infância. 

No entanto, essa estrutura narcísica sofre um abalo quando a criança perde o 

protagonismo no desejo da mãe. Com o desenvolvimento da linguagem, o controle dos 

esfíncteres e a progressiva autonomia, a criança deixa de ocupar a posição de dependência 

absoluta do Outro, perdendo seu lugar privilegiado — “His Majesty the Baby”. É justamente 

nesse contexto de quando a figura materna desloca sua libido para outros objetos que o ideal 

narcísico começa a se desfazer, possibilitando à criança o primeiro contato com a falta. 

Essa frustração narcísica inaugura uma curiosidade pelo sexual e o direcionamento da 

libido aos genitais, momento em que a criança começa a se questionar sobre a diferença 

anatômica entre os sexos (Freud,1925). Inicialmente fundida com a mãe em uma relação 

indiferenciada, a criança vai, aos poucos, reconhecendo-se como um ser separado, embora 

ainda fortemente investido pelas identificações primárias.  

A partir da falta materna, a criança passa a reconhecer outros personagens no enredo 

psíquico — sobretudo o pai, que é identificado como aquele que representa a falta da mãe e 

que detém o falo, entendido como significante da falta e objeto do desejo. Nesse momento, o 

falo — enquanto signo que se pode ter ou ser — torna-se regulador da dinâmica pulsional. 

Essa lógica fálica estrutura dois modos de entrada no édipo: o do menino e o da 

menina. Para o menino, segundo Freud (1925), o complexo de édipo se desfaz com a ameaça 

de castração. A percepção de que não ocupa mais a posição de objeto exclusivo da mãe, que é 

desejante de um Outro — o pai —, gera rivalidade e temor. A criança atribui ao pai o poder de 

castrar, configurando o chamado complexo de castração (Freud, 1924). Essa ameaça marca o 

fim do édipo, promovendo a renúncia aos desejos incestuosos e parricidas, e atribuindo à 

figura paterna a função simbólica de lei, autoridade e mediação entre o desejo e a realidade. A 



24 

entrada do pai, nesse cenário, opera uma transformação crucial: deixa de ser apenas rival e 

passa a ser aquele que possui a “chave do desejo”, permitindo ao sujeito acessar outras formas 

de satisfação. Esse reconhecimento instaura o valor da incompletude e da falta, elementos 

fundamentais para a constituição psíquica. 

Para a menina, o percurso edípico se desenha de forma distinta. O complexo de édipo 

é considerado secundário, uma vez que deriva do complexo de castração. Diferentemente do 

menino, a menina não vivencia a ameaça de castração, mas sim a dor decorrente da ausência 

do falo (Manoel, 2018). Nesse contexto, o afeto predominante é a inveja do pênis (Freud, 

1908), que se traduz em ressentimento e hostilidade em relação à mãe, vista como responsável 

por não tê-la protegido de uma suposta castração. Surge então uma identificação com a mãe, 

por compartilharem a mesma condição, e um apelo e aproximação ao pai, na tentativa de 

obter o que lhe falta. 

Diante disso, a intervenção do pai torna-se necessária, recusando tal apelo e 

instaurando a interdição própria à função paterna. Essa operação abre espaço para a 

elaboração psíquica da diferença e da perda, elevando o falo à condição de objeto de desejo. 

Assim, o édipo — tanto para meninos quanto para meninas — está destinado a fracassar. Esse 

fracasso, entretanto, possui caráter estruturante, pois promove o recalque dos desejos infantis 

e reorganiza os investimentos libidinais, viabilizando o acesso a novos objetos. 

O complexo de édipo, ao lado do complexo de castração, inaugura a possibilidade de 

tratamento da pulsão e reorganização da libido, deslocando o desejo da figura materna e 

marcando a entrada no campo do desejo propriamente dito. Por meio dessas operações, o 

sujeito internaliza a impossibilidade de uma satisfação plena e imediata, o que permite a 

instauração do recalque, a divisão do aparelho psíquico e a constituição de identificações 

secundárias (Freud, 1923). Esse movimento possibilita o ingresso no período de latência, com 

dessexualização da libido e surgimento da sublimação. 

De acordo com Oliveira (2025), a travessia edípica introduz a genitalidade e, com ela, 

a percepção da diferença geracional — o reconhecimento de que se pertence a uma geração e 

de que há outra por vir. Perder o lugar central no desejo do Outro e renunciar às fantasias de 

completude narcísica é o que viabiliza a formação do Eu. É nesse percurso que o Supereu se 

institui como instância psíquica. No momento em que a criança abandona os pais como 

objetos de desejo e os toma como figuras de identificação, inicia-se a formação do Supereu — 

herdeiro do complexo de édipo. 

Por meio do mecanismo da identificação, a criança internaliza as interdições e os 

ideais parentais, que passam a operar de forma autônoma, como leis internas. Através desse 



25 

processo, o Supereu adquire sua função normativa, impondo exigências, interditos e ideais 

que moldam o comportamento do sujeito. Como apontou Freud (1923), quanto mais intenso 

for o complexo de édipo e mais rapidamente for reprimido, mais severo será o domínio do 

Supereu sobre o Eu, atuando como consciência moral e, por vezes, como sentimento 

inconsciente de culpa. 

Dessa forma, o Supereu conserva o caráter do pai e representa a internalização da 

autoridade simbólica. É o resultado das identificações edípicas e o marco da entrada do sujeito 

na cultura e na civilização. O Supereu, portanto, não apenas proíbe, mas também orienta: 

impulsiona o sujeito a realizar um ideal (Ideal do Eu), ao mesmo tempo em que censura e 

vigia, instaurando uma tensão entre o desejo e a norma. 

A lógica freudiana que estabelece o Supereu como herdeiro do complexo de édipo 

implica, de um lado, a renúncia necessária à manutenção da relação infantil com os pais como 

objetos de desejo, e de outro, a possibilidade de abrir-se a novas formas de satisfação. A 

função do Supereu consiste justamente em interditar a satisfação incestuosa e imediata, ao 

mesmo tempo em que oferece ao sujeito uma promessa de futuro — um novo campo de 

possibilidades de investimento libidinal (Freud, 1923). Assim, o Ideal do Eu opera como esse 

projeto de satisfação futura, ao qual o sujeito se orienta como forma de realizar 

simbolicamente a perfeição que outrora lhe foi atribuída no narcisismo primário. 

O objeto paterno, nesse processo de triangularização edípica, torna-se figura de 

mediação entre o desejo materno e o mundo social. Em muitos casos, é justamente nas 

interações com o espaço público que se configuram os traços que comporam o Ideal do Eu de 

cada sujeito, marcando a singularidade de sua trajetória, ainda que enraizada em referências 

herdadas (Freud, 1923). Ou seja, o Eu vai sendo constituído a partir das identificações 

possíveis com aquilo que foi legado pelas figuras parentais e pelas experiências 

intersubjetivas da infância, sendo progressivamente aparelhado para o ingresso no campo 

simbólico da cultura. 

Ao longo da travessia edípica, o que outrora foi investimento libidinal em objetos 

primários, passa a se converter em identificação (Freud, 1923). Trata-se de um movimento de 

desinvestimento objetal — um luto parcial desses objetos — que permite ao sujeito preservar 

certos traços apropriados como elementos estruturantes do caráter. A identificação, nesse 

sentido, é o processo pelo qual algo do objeto é mantido no Eu, não mais como objeto de 

desejo, mas como referência simbólica internalizada. 

A dissolução do complexo de édipo, portanto, não elimina as marcas deixadas pelas 

relações edípicas. Ao contrário, elas são reconfiguradas no interior do psiquismo como 



26 

componentes essenciais da estrutura do sujeito. O Supereu, enquanto instância psíquica, é 

resultado direto desse processo, funcionando como uma condensação simbólica das 

proibições parentais internalizadas, da autoridade paterna e das expectativas idealizadas. 

Importa destacar que o Supereu não apenas impõe normas e interditos. Ele também 

exerce vigilância constante sobre o Eu, funcionando como uma instância moral que regula os 

desejos, censura impulsos e produz sentimentos de culpa. Freud (1923) descreve o Supereu 

como uma autoridade interiorizada, herdada das identificações parentais, que não cessa de 

julgar e exigir do sujeito comportamentos compatíveis com os ideais incorporados. 

Essa autoridade é, no entanto, paradoxal. O Supereu proíbe a satisfação plena, mas 

simultaneamente o incita. Ele impõe limites ao desejo, ao mesmo tempo em que o impulsiona 

para alcançar uma perfeição inatingível. Essa contradição é também o que o aproxima do 

Ideal do Eu, uma vez que ambos operam no registro da exigência — seja moral, seja 

idealizante. O sujeito é constantemente confrontado com aquilo que “deveria ser” ou com o 

que “não pode desejar”, mantendo-se em uma tensão permanente entre a lei e o desejo, entre a 

interdição e a aspiração. 

Assim, a função do Supereu pode ser compreendida como organizadora da vida 

psíquica e civilizatória do sujeito. Ao conservar o caráter da figura paterna — aquele que 

interdita, mas também orienta —, o Supereu atua como operador simbólico fundamental para 

o ingresso na cultura. Ele marca o reconhecimento da diferença geracional, da 

impossibilidade de ocupar o lugar do Outro e da necessidade de adiar a satisfação imediata em 

nome de uma promessa futura (Freud, 1923). 

Como herdeiro do complexo de édipo, o Supereu conserva em si a memória do desejo 

proibido, da rivalidade com o pai e da idealização das figuras parentais. E é justamente por 

carregar essa herança que ele também pode assumir formas cruéis e punitivas, especialmente 

quando o processo de identificação se dá de maneira rígida ou idealizante demais, como nas 

neuroses obsessivas ou nos quadros melancólicos. 

 

2.2 A virada metapsicológica: reformulação da teoria pulsional 

 

Até aproximadamente 1920, a teoria das pulsões em Freud estava alicerçada na 

oposição entre pulsões sexuais e pulsões do ego (ou de autoconservação). Nesse período, o 

funcionamento psíquico era regulado principalmente pelo princípio do prazer, que orientava o 

aparelho psíquico na direção da descarga de excitações internas, buscando evitar o desprazer e 

conservar um nível de tensão tolerável (Garcia-Roza, 1999). No entanto, Freud foi 



27 

gradualmente confrontado com fenômenos clínicos que escapavam a essa lógica reguladora: 

experiências repetidas de sofrimento psíquico, como nas neuroses de guerra, nos sonhos 

traumáticos e nos sintomas que retornavam sem qualquer ganho de prazer, colocavam em 

xeque a suficiência do princípio do prazer como único eixo explicativo do psiquismo. 

É nesse contexto que se inaugura o que ficou conhecido como a "virada 

metapsicológica" na obra freudiana. Com a publicação de Além do princípio do prazer 

(1920), Freud propõe uma profunda revisão da teoria pulsional, introduzindo a hipótese da 

pulsão de morte como uma força fundamental, tão constitutiva quanto a pulsão de vida. Surge, 

assim, um novo dualismo pulsional: de um lado, as pulsões de vida (Eros), voltadas à coesão, 

à criação de laços e à preservação da vida; de outro, uma força destrutiva e regressiva, que 

tende ao desmantelamento das organizações psíquicas, à repetição inerte — a pulsão de morte 

(Thanatos). 

A motivação para essa reformulação não é apenas teórica, mas tem origem na 

observação clínica. Freud (1920) nota que pacientes com neuroses traumáticas tendem a 

reviver compulsivamente situações de sofrimento que não se justificam nem por desejo, nem 

por satisfação. Os sonhos recorrentes de soldados traumatizados, por exemplo, não parecem 

ter qualquer função compensatória ou restauradora do prazer, contrariando a tese anterior de 

que o sonho seria uma realização de desejo. Outro exemplo marcante é a brincadeira do 

carretel (fort/da) observada por Freud em seu neto: a criança encena, por meio do lançamento 

e do recolhimento do objeto, a ausência e o retorno da mãe. Ainda que essa atividade 

contenha um certo grau de simbolização e dominação do desprazer, ela aponta para a 

repetição de uma situação de perda (Garcia-Roza, 1999). Tal comportamento evidencia que o 

psiquismo não se organiza apenas em torno da busca de prazer, mas também se estrutura a 

partir de uma compulsão à repetição que resiste à lógica hedônica, como se o sujeito estivesse 

preso a reviver experiências de sofrimento sem qualquer ganho aparente.  

É nessa direção que Freud (1920) expõe que o que o paciente repete e revive com 

tanta insistência nas suas vivências de transferência, são vivências de desprazer de cuja 

atualização ele nada obtém — nem mesmo como uma satisfação substitutiva . Essa tendência 

à repetição sem finalidade consciente, que se manifesta tanto no brincar quanto na clínica — 

especialmente por meio da transferência —, introduz um novo problema à teoria das pulsões, 

uma vez que não responde ao princípio do prazer, nem ao princípio da realidade. Trata-se de 

um movimento psíquico que visa à repetição do mesmo — uma tendência que Freud (1920) 

descreve como uma força regressiva, voltada à restauração de um estado anterior à vida 

psíquica propriamente dita: o inorgânico. 



28 

A pulsão de morte, nesse sentido, é compreendida como uma tendência fundamental 

da matéria viva a retornar ao estado de equilíbrio absoluto, isto é, à ausência de tensões que 

caracteriza a condição inorgânica. Essa tese, embora assumidamente especulativa, marca uma 

inflexão radical na metapsicologia freudiana. Ao invés de conceber a pulsão como uma força 

voltada ao desenvolvimento e à mudança, como no modelo anterior, Freud passa a concebê-la 

também como uma força conservadora, que visa à repetição e à estase (Garcia-Roza, 1999). A 

vida, neste enquadramento, surge como um desvio provocado por fatores externos, e o 

impulso mais profundo da pulsão seria o de restaurar o equilíbrio originário perturbado: 

“então só podemos dizer que o objetivo de toda vida é a morte, e, retrospectivamente, que o 

inanimado existia antes que o vivente.” (Freud, 1920, p. 149). 

Essa nova concepção pulsional tem desdobramentos significativos na teoria do 

aparelho psíquico. Freud (1923) propõe uma reformulação estrutural do aparelho psíquico, na 

qual o inconsciente não é mais concebido exclusivamente como o lugar do recalcado, mas 

também como portador de conteúdos que pertencem ao próprio Eu — tornando este suscetível 

à ação da pulsão de morte. Assim, o Eu deixa de ser uma instância apenas mediadora, coesa e 

racional, passando a ser, ele mesmo, palco de conflitos inconscientes e de ações 

autodestrutivas que se realizam sem que o sujeito as compreenda. 

O novo dualismo pulsional entre Eros e Thanatos, portanto, não representa apenas 

uma substituição da antiga oposição entre pulsões sexuais e pulsões do ego, mas introduz uma 

nova lógica, mais ambivalente e mais próxima das contradições que marcam a experiência 

humana. A pulsão de vida é a força que agrega, conserva e complexifica, incluindo tanto a 

pulsão de autoconservação quanto as pulsões sexuais. A pulsão de morte é silenciosa, opera 

subterraneamente, e sua ação pode ser percebida nas repetições estéreis, nos atos falhos, na 

autossabotagem, nos sintomas e na melancolia — formas clínicas em que o sujeito parece 

paralisado diante de sua própria dor.  

 
 
Tanto as pulsões sexuais como as pulsões de autoconservação são 
consideradas pulsões de vida, já que ambas são conservadoras: as primeiras 
mantendo o padrão de repetição, isto é, garantindo a mesmidade do 
organismo; as segundas, preservando o organismo da influência desviante 
dos fatores externos e garantindo a normalidade do caminho para a morte. 
[...] as pulsões sexuais são as verdadeiras pulsões de vida (op cit., p. 58) e 
que elas implicam uma junção de dois indivíduos da qual vai resultar um 
novo ser vivo. Assim, enquanto pulsão de autoconservação, a pulsão de vida 
é a manutenção do caminho para a morte, mas enquanto pulsão sexual ela 
garante, por meio do sêmen germinativo, a imortalidade do ser vivo. É o 
Eros se contrapondo ao Thánatos e garantindo o dualismo tão caro a Freud. 
(Garcia-Roza, 1999, p.137) 



29 

Apesar de receber críticas pela ausência de comprovação empírica, a formulação da 

pulsão de morte se impôs no pensamento freudiano como uma necessidade teórica para dar 

conta da repetição compulsiva, da resistência à cura e da insistência do sofrimento. Freud 

(1933) admite o caráter especulativo de sua formulação, mas sustenta que a presença 

constante da agressividade, da destruição e da repetição desvinculada do prazer é um 

fenômeno que a psicanálise não pode desconsiderar. “A teoria das pulsões é, por assim dizer, 

nossa mitologia” (Freud, 1933, p.173). As pulsões, para Freud, são seres míticos — e é 

justamente na imprecisão do seu contorno que reside sua potência explicativa. 

 

2.3 Compulsão à repetição: pulsão de morte sob o comando do Supereu 

 

A introdução da pulsão de morte, no marco da virada metapsicológica freudiana, 

implicou uma reconfiguração profunda da teoria do funcionamento psíquico. Essa pulsão, 

distinta da busca por prazer e satisfação, manifesta-se por vias muitas vezes silenciosas, 

infiltrando-se nos sintomas, nos atos falhos, nos comportamentos autodestrutivos e, de 

maneira particularmente significativa, na compulsão à repetição (Freud, 1933). A compulsão 

à repetição pode ser compreendida como o modo mais emblemático de inscrição da pulsão de 

morte no psiquismo, pois explicita a força paradoxal que impele o sujeito a reviver, de forma 

insistente e sem elaboração, experiências penosas, desprazerosas e mesmo traumáticas, 

desafiando o princípio do prazer. 

Freud (1920) observa que muitos pacientes revivem repetidamente situações de 

sofrimento, mesmo sem qualquer ganho secundário aparente. Essa repetição não visa à 

resolução, nem à satisfação: ela parece operar como uma coação, uma necessidade psíquica 

que escapa à lógica do recalque e se impõe como pura repetição do desprazer. A essa 

repetição inelutável de algo que o sujeito não consegue simbolizar nem esquecer, Freud dá o 

nome de compulsão à repetição. Trata-se de um retorno do mesmo, desprovido de sentido 

consciente, que revela a face silenciosa e desorganizadora da pulsão de morte agindo no 

interior do aparelho psíquico (Freud, 1933).  

É importante distinguir, nesse contexto, as diferentes formas de repetição. A repetição 

neurótica, presente na neurose de transferência, refere-se à rememoração encenada na relação 

analítica, permitindo que conteúdos recalcados venham à tona sob a forma de atos ou 

sintomas. Ela pode ser interpretada, simbolizada e transformada. Já a compulsão à repetição, 

por sua vez, não visa à rememoração, mas à reatualização crua de uma vivência traumática 

que não encontra representação possível (Garcia-Roza, 1999). Freud diferencia essas duas 



30 

modalidades ao destacar que, enquanto a neurose de transferência ainda se inscreve na lógica 

do recalque e da possibilidade de elaboração, a compulsão à repetição pertence a um registro 

mais primitivo, mais próximo da pulsão de morte, onde não há simbolização, mas apenas 

repetição literal do trauma (Freud, 1920). 

Nesse sentido, a compulsão à repetição aparece como uma manifestação parcial e 

específica da pulsão de morte. A repetição compulsiva escapa à regulação do princípio do 

prazer, mostrando que há algo no sujeito que insiste em reviver o desprazer, como se estivesse 

preso a uma lógica autodestrutiva que visa mais ao retorno ao inorgânico do que à elaboração 

simbólica. A compulsão à repetição “é mais primordial, mais elementar, mais instintual do 

que o princípio do prazer, por ela posto de lado.” (Freud, 1920, p.135). 

Articulada à pulsão de morte, a compulsão à repetição representa uma das 

manifestações mais intensas e enigmáticas do sofrimento psíquico. Ao romper com a lógica 

do princípio do prazer e da realidade, ela revela no sujeito uma inclinação paradoxal ao pior. 

Quando operando sob a influência do Supereu, essa repetição adquire contornos ainda mais 

cruéis, pois não se limita à imposição de ideais inatingíveis e exigências morais rigorosas. O 

Supereu sob domínio da pulsão de morte atua como uma instância punitiva, sádica e 

insaciável, que extrai satisfação justamente do fracasso e da dor reiterados. Nessa dinâmica, o 

sujeito é capturado por uma força que o arrasta inconscientemente à autossabotagem e à 

mortificação. O Supereu, portanto, não apenas interdita, mas também direciona: ele impele o 

sujeito a perseguir um ideal (Ideal do Eu), ao mesmo tempo em que proíbe a realização plena. 

 

2.4 A compulsão à repetição nos transtornos alimentares 

 

Os transtornos alimentares, tais como a anorexia nervosa, a bulimia e a compulsão 

alimentar, apresentam-se como fenômenos clínicos complexos que desafiam qualquer 

abordagem simplificadora. No campo da psicanálise, esses quadros não são entendidos apenas 

como distúrbios comportamentais, mas como formações sintomáticas que revelam conflitos 

inconscientes profundos, estruturas subjetivas marcadas por sofrimento psíquico, resultante 

do conflito entre o desejo inconsciente e a censura, que se manifesta na repetição, em atos e 

no discurso do paciente (Fontes, 2014). Nesse sentido, é possível compreender os transtornos 

alimentares como expressões privilegiadas da compulsão à repetição, articuladas à atuação 

punitiva do Supereu e à inscrição da pulsão de morte. 

A lógica clínica dos transtornos alimentares evidencia uma repetição que escapa à 

busca de prazer ou satisfação (Almeida et al.,2024). Os ciclos intermináveis de jejum, vômito, 



31 

restrição, compulsão alimentar e punição corporal não produzem bem-estar; ao contrário, 

intensificam o sofrimento e o sentimento de culpa. Ainda assim, essas práticas se repetem 

com rigor implacável, como se estivessem a serviço de uma força psíquica que ultrapassa a 

lógica do desejo. É nesse ponto que a compulsão à repetição se faz presente: não como um 

hábito, mas como coação interna, marcada por uma satisfação que incide na dor e na 

autodestruição. 

Freud (1920), ao propor o conceito de pulsão de morte, já antecipava essa dimensão 

paradoxal da repetição: o sujeito insiste em reviver o desprazer, mesmo que isso não produza 

nenhum ganho libidinal evidente. Essa pulsão, que visa à redução da excitação até o grau 

zero, pode se manifestar por meio de duas vias distintas e complementares nos transtornos 

alimentares: na anorexia, pela recusa radical ao alimento, o que evidencia a busca por um 

estado de ausência absoluta de tensão; na compulsão alimentar, pelo excesso, pela tentativa de 

preenchimento total, que também visa à anulação da falta. Em ambas, observa-se uma 

tentativa de abolir a tensão psíquica, seja pela via do nada, seja pela via do tudo — ambas, 

manifestações do mesmo movimento pulsional que tende à inércia, à dissolução da vida 

(Pereira et al., 2019). 

Essa dinâmica se intensifica quando se considera a atuação do Supereu, que incorpora 

as exigências e interdições parentais e culturais, funcionando como juiz interno que vigia, 

pune e humilha o Eu (Freud, 1923). Nos transtornos alimentares, o Supereu aparece sob forma 

de uma voz cruel que ordena ao sujeito controle absoluto e perfeição. Trata-se de um Supereu 

que, longe de interditar a pulsão de morte, trabalha sob sua imposição. Assim, o sujeito se vê 

compelido a obedecer a essa exigência superegóica, renunciando ao alimento, punindo o 

corpo e repetindo o sofrimento como uma forma de submissão pulsional. 

É nesse ponto que se revela a aliança entre Supereu e pulsão de morte. O Supereu não 

apenas interdita, mas ordena satisfazer-se na renúncia, na culpa e no sofrimento (Freud, 

1923). O sujeito ao dizer “não” ao alimento, ao impor-se o vazio, ao punir-se após a ingestão, 

ao controlar compulsivamente cada grama do corpo, experimenta a pulsão de morte 

manifestada, em partes, como uma pulsão de destruição voltado para o mundo externo 

(Pereira et al., 2019). Trata-se de tentativas de redução da tensão que não alivia, mas que 

repete e aprisiona. Contudo, essa aliança se encarna no corpo: corpo que expulsa, que se 

anula, que não come. Nesse sentido, o Eu cede ao Supereu, e o sintoma torna-se o meio pelo 

qual o sujeito tenta responder a essa exigência impossível (Freud, 1923). 

Além disso, é importante diferenciar a repetição neurótica – aquela que se manifesta 

na transferência e que possibilita algum grau de elaboração – da compulsão à repetição 



32 

presente nos transtornos alimentares. Esta última se impõe como uma repetição bruta, sem 

abertura simbólica, que não se inscreve na linguagem, mas no ato (Pereira et al., 2019). O 

sujeito não fala sobre o sintoma: ele é o sintoma – como na incorporação do objeto na 

melancolia (Freud, 1923). Age compulsivamente, sem compreender, sem poder interromper, 

como se estivesse sob o domínio de uma força estranha, que não se deixa simbolizar nem 

representar – a pulsão de morte. 

A clínica da bulimia nervosa, por exemplo, ilustra a dinâmica da repetição por meio da 

alternância entre episódios de ingestão compulsiva e purgação. O ato de comer em excesso, 

seguido da expulsão, configura uma tentativa falha em resolver tensões psíquicas 

insuportáveis, expressando a atuação da pulsão de morte na busca por um estado de nulidade 

da tensão. Esse ciclo não se realiza em função do prazer, mas como um modo de lidar com o 

insuportável, constituindo uma satisfação que se realiza no sofrimento. Tal fenômeno indica a 

compulsão à repetição como expressão do apego mórbido da pulsão de morte no 

funcionamento psíquico (Freud, 1920). 

O mesmo se aplica à compulsão alimentar, em que o sujeito come para tamponar o 

vazio psíquico, mas logo retorna à repetição, revelando que a satisfação buscada não é 

libidinal, mas está ligada a um tendência destrutiva do psiquismo (Pereira et al., 2019). Freud 

menciona: “existe realmente na mente uma compulsão à repetição que sobrepuja o princípio 

de prazer” (Freud, 1920, p. 33). 

Compreender os transtornos alimentares a partir da lógica da compulsão à repetição e 

da atuação mortífera do Supereu permite reconhecer que o sintoma não se reduz a um desvio 

comportamental ou à resposta a ideais estéticos contemporâneos, mas revela a operação de 

forças psíquicas estruturantes que aprisionam o sujeito em práticas de sofrimento reiterado 

(Almeida et al.,2024). O corpo, nesses quadros, torna-se o lugar onde se dramatiza o embate 

da compulsão à repetição e o Supereu, evidenciando a presença de uma economia psíquica 

regida pela pulsão de morte.  

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

CAPÍTULO III – A COMPULSÃO ALIMENTAR EM CENA: ANÁLISE 

PSICANALÍTICA DO FILME A BALEIA 

 

Após a análise das formulações freudianas acerca da constituição da imagem corporal 

e da centralidade da compulsão à repetição enquanto expressão da pulsão de morte, o presente 

capítulo propõe desdobrar essas concepções no campo clínico dos transtornos alimentares, em 

especial da compulsão alimentar. Para tanto, será examinada a obra cinematográfica A Baleia 

(2022), dirigida por Darren Aronofsky, buscando identificar de que modo o protagonista, 

Charlie, expressa em seus comportamentos e em sua relação com o corpo e com a comida 

uma cena repetitiva de sofrimento marcada por culpa, punição, desvalorização de si e 

submissão à voz superegóica. 

A partir da análise de fragmentos do filme, pretende-se aprofundar a compreensão 

psicanalítica sobre como as problemáticas da imagem de si e da compulsão à repetição se 

manifestam em casos de transtornos alimentares. O material fílmico se mostra rico para uma 

discussão acerca dos impasses e das possibilidades do tratamento psicanalítico nesses 

quadros. 

Importa ressaltar que não se trata de interpretar tais sintomas a partir de um modelo 

normativo de saúde ou equilíbrio, mas de sustentar uma escuta clínica que permita vislumbrar 

o desejo que insiste sob a repetição, bem como o sujeito que se constitui no e pelo sintoma — 

sintomas estes que se expressam, por exemplo, no comer excessivo, no sentimento de culpa e 

na vivência de uma imagem corporal depreciada. É nesse contexto que se abre a possibilidade 

de uma intervenção psicanalítica que introduza uma dimensão simbólica ao sofrimento. 

A análise a ser desenvolvida partirá, portanto, da hipótese de que os transtornos 

alimentares encenam, de modo privilegiado, a articulação entre a compulsão à repetição e a 

instância superegóica, fazendo do corpo o lugar de inscrição de um sofrimento psíquico que, 

muitas vezes, não encontrou outras vias de simbolização. 

 

3.1 O filme “A Baleia” 

  

O filme A Baleia (2022) apresenta uma narrativa intensa e intimista sobre a vida de 

Charlie, sujeito que vive em profundo isolamento social e enfrenta uma condição de 

obesidade severa associada ao transtorno de compulsão alimentar. 

Professor universitário de redação, Charlie ministra suas aulas de forma remota, 

mantendo a câmera permanentemente desligada sob a justificativa de um suposto defeito no 



34 

equipamento. Conta com os cuidados de Liz, amiga e enfermeira, que o acompanha no 

agravamento de sua saúde física, marcada por insuficiências cardíacas e respiratórias que 

anunciam a proximidade da morte. Apesar da gravidade de sua condição, Charlie recusa 

qualquer tipo de atendimento hospitalar, permanecendo recluso em meio a uma solidão 

marcada pela culpa e pelo luto da vida que deixou para trás. Anos antes, havia abandonado 

sua esposa, Mary, e a filha pequena, Ellie, para viver uma relação amorosa com outro homem, 

falecido posteriormente, o que intensificou ainda mais seu sofrimento e desamparo. 

A narrativa centra-se, sobretudo, na tentativa desesperada de Charlie de reparar o 

vínculo rompido com Ellie, agora adolescente, ressentida e profundamente marcada pela 

ausência paterna. Charlie a convence a visitá-lo às escondidas, pedindo-lhe uma chance de 

reconstrução da relação. Em troca, compromete-se a ajudá-la a reescrever uma redação 

escolar, o que se torna o ponto de partida para diálogos tensos, dolorosos e, ao mesmo tempo, 

reveladores. 

Ambientada quase inteiramente no apartamento claustrofóbico de Charlie, a trama se 

constrói a partir de encontros que revelam não apenas a degradação física do protagonista, 

mas também sua busca por redenção. O filme configura-se, assim, como um retrato 

contundente do sofrimento humano, abordando de maneira sensível e profunda a fragilidade 

dos laços afetivos, a culpa, a solidão, o peso do arrependimento, a relação com o corpo e a 

alimentação, bem como a possibilidade de reconciliação diante da finitude. 

 

3.2 Leitura psicanalítica: compulsão alimentar, imagem de si e compulsão à repetição 

 

A partir da narrativa apresentada em A Baleia (2022), observa-se uma articulação 

direta entre sofrimento psíquico, corpo e comida. Charlie, vivendo em reclusão em seu 

apartamento, enfrenta uma condição de obesidade severa associada ao transtorno de 

compulsão alimentar. Seu trabalho como professor universitário, realizado de maneira remota 

e sempre com a câmera desligada, reforça sua condição de isolamento, evidenciando um 

apagamento do corpo e a recusa em expor sua imagem. Tal atitude revela tanto a vergonha e o 

estigma internalizados em relação à sua aparência quanto a autodepreciação que estrutura e 

atravessa sua constituição subjetiva e sua relação com o corpo. 

Nessa perspectiva, a compulsão alimentar pode ser compreendida como uma 

expressão privilegiada do sofrimento psíquico, no qual o corpo se torna palco da inscrição 

sintomática (McDougall, 2000). O quadro clínico reflete impasses subjetivos ligados à forma 

como Charlie se percebe e se posiciona diante da própria imagem — imagem que, conforme 



35 

indicado por Freud (1914), constitui-se a partir de identificações com as imagens fornecidas 

pelo Outro e com os ideais que emergem dessa relação. Assim, a imagem de si aparece 

submetida aos efeitos de um Supereu sob domínio da pulsão de morte, que converte a imagem 

em objeto de ódio, desprezo e controle. 

Dessa maneira, os transtornos alimentares revelam uma relação profundamente 

conflituosa com a imagem de si, marcada por distorções, rejeições e idealizações rígidas. Tais 

manifestações evidenciam fragilidades na constituição narcísica, revelando uma tentativa de 

restabelecer, por meio do corpo, algum tipo de controle ou reparação (McDougall, 2000). 

Nesse processo, o corpo torna-se o campo privilegiado da pulsão de morte, operando como 

cenário de uma tentativa fracassada de dominar o desprazer, em um retorno constante à 

autodestruição como forma de apaziguamento psíquico – retorno de um estado anterior à vida 

psíquica (Freud, 1920). 

A relação de Charlie com a comida transcende a função nutritiva ou mesmo a 

satisfação ligada ao prazer imediato. Em uma das cenas mais significativas, após um encontro 

conflituoso com a filha e a ex-esposa, ele ingere compulsivamente grandes quantidades de 

alimentos, misturando tudo o que encontra na geladeira até chegar ao ponto de vomitar. Nesse 

episódio, a alimentação surge como resposta compulsiva ao desamparo e à dor psíquica 

resultantes da perda do companheiro e da ruptura familiar. Charlie, impossibilitado de 

elaborar simbolicamente tais angústias, transforma o corpo em um espaço visível de 

sofrimento que não encontra outra via de expressão. Segundo Cosenza (2025, p.74), “quando 

o exercício da função simbólica vacila, os efeitos que regularmente experimentamos na 

clínica são constituídos por uma amplificação da dimensão narcisista e/ou da dimensão 

compulsiva na experiência do sujeito”. 

Nessa lógica, o ato de comer funciona como tentativa de tamponar o vazio deixado 

pela ausência e pela culpa, mas, simultaneamente, o conduz a um processo de destrutividade 

física e psíquica. Tal paradoxo aparece de forma clara em cenas em que, mesmo ao constatar 

níveis de pressão arterial alarmantes, Charlie devora compulsivamente um balde de frango 

frito. A ingestão excessiva de comida, nesse contexto, configura-se como uma via paradoxal 

de satisfação pulsional: oferece alívio momentâneo, mas conduz inevitavelmente à 

deterioração do corpo, revelando a lógica da pulsão de morte, apresentada por Freud (1920) 

como um desafio ao princípio do prazer. Pode-se pontuar que, fenomenologicamente, a 

obesidade se apresenta “como uma patologia movida por um excesso pulsional devorador em 

relação ao objeto alimentar, a partir do qual o sujeito sofre por não conseguir impor um 

limite” (Cosenza, 2025, p. 73).  



36 

Em termos freudianos, a compulsão alimentar de Charlie pode ser entendida como 

atualização da pulsão de morte na forma da compulsão à repetição. Ele se vê aprisionado em 

um circuito reiterado de autossabotagem: comer em excesso, sentir alívio momentâneo, 

vivenciar culpa e reiniciar o ciclo. A pulsão de morte não se manifesta como desejo explícito 

de morrer, mas como retorno incessante ao sofrimento, à recusa do cuidado e à destruição 

progressiva do corpo. Trata-se de uma repetição que não busca reparar, mas manter viva a dor, 

em um apego ao pior, no qual a familiaridade da dor torna-se, paradoxalmente, estruturante 

(Almeida et al., 2024). 

Esse movimento é sustentado pela ação de um Supereu punitivo, instância crítica e 

cruel que se expressa na culpa constante de Charlie — condenando-o tanto pela vida que 

abandonou quanto pela forma como lida com sua dor. Como aponta Freud (1923), o Supereu 

não apenas proíbe, mas também exige satisfazer-se na renúncia, na culpa e no sofrimento. 

Submisso a essa exigência, o protagonista encontra na mortificação do corpo uma tentativa 

inconsciente de apaziguar essa instância severa. 

A compulsão alimentar, portanto, não se reduz a um sintoma clínico, mas expressa 

uma forma de submissão ao Supereu, que aprisiona o sujeito em um ciclo de culpa, 

autodepreciação e destrutividade. Segundo Almeida et al. (2024), configura-se como uma 

formação de compromisso entre a pulsão de morte e o Eu, de modo que o funcionamento 

psíquico de Charlie encontra sentido precário no sofrimento, mesmo que à custa da 

degradação corporal. 

O enredo também evidencia os efeitos desse processo na vida cotidiana do 

protagonista. Apesar dos cuidados prestados por Liz, amiga e enfermeira que tenta amenizar 

os riscos da sua condição, Charlie permanece aprisionado no ciclo autodestrutivo de comer 

compulsivamente e pela recusa de buscar tratamento médico adequado. Seu corpo converte-se 

em testemunho visível  do excesso e do abandono de si, materializando uma dor que, segundo 

Junqueira & Castanheira (2023), encontra na comida sua principal via de descarga. 

A tentativa de reaproximação com Ellie adquire, nesse quadro, uma função simbólica. 

Ao propor ajudá-la na reescrita de uma redação escolar em troca de sua presença, Charlie 

mobiliza um esforço derradeiro de reconciliação e ressignificação subjetiva. A cena em que 

Ellie lê em voz alta o texto reescrito marca um ponto de condensação de sua busca por 

redenção, em que o personagem parece vislumbrar a possibilidade de deslocar-se, ainda que 

momentaneamente, da lógica autodestrutiva e da repetição sintomática. Contudo, a cena final, 

em que Charlie tenta levantar-se para ir ao encontro da filha, revela como seu corpo carrega as 

marcas de um processo de autodestruição, expondo como o excesso alimentar operou, ao 



37 

longo do tempo, como via privilegiada da pulsão de morte. 

Assim, A Baleia (2022) articula, de maneira sensível e perturbadora, a complexa 

relação entre compulsão alimentar, culpa e isolamento. O alimento deixa de ser apenas objeto 

de consumo e assume função psíquica de alívio imediato (Pereira et al., 2019), ainda que em 

direção a um ciclo de deterioração. O filme, ao explorar esse movimento, lança luz sobre a 

dimensão subjetiva da compulsão, mostrando-a como expressão de um sofrimento que 

ultrapassa os limites do corpo e atinge a própria constituição da existência. A compulsão 

alimentar, nesse caso, aparece como sintoma (Almeida et al., 2024), resultante do 

compromisso entre a pulsão de morte e a tentativa do Eu em manter alguma forma de 

organização psíquica. Tentativas estas que buscam a redução da tensão, porém que não alivia, 

é marcada por uma repetição bruta, aprisionante, sem abertura ao simbólico e a linguagem, 

mas sim no ato (Pereira et al., 2019). 

 Nesse contexto, a constituição da imagem de si mostra-se diretamente implicada. 

Charlie não apenas se encontra submetido ao olhar depreciativo do Supereu, como também 

internaliza essa perspectiva, recusando-se a expor sua imagem e restringindo sua existência ao 

espaço fechado do apartamento. Uma cena emblemática dessa dinâmica ocorre quando ele 

solicita pizzas, mas exige que o entregador as deixe em um banco do lado de fora, 

recolhendo-as apenas após a partida do entregador. Tal atitude reforça sua recusa em ser visto, 

marcada pelo peso da vergonha e da autodepreciação. Freud (1923) já havia apontado que o 

Supereu pode se tornar a sede da pulsão de morte no interior do Eu, impondo uma severidade 

que corrói em vez de proteger. O corpo obeso e marcado pelo excesso torna-se, então, 

expressão visível de um sofrimento invisível, em que a comida assume a função de linguagem 

da dor (Kalil, 2022). 

Dessa forma, A Baleia (2022) pode ser compreendido como metáfora visual e 

narrativa da captura subjetiva pela pulsão de morte e da submissão às injunções cruéis do 

Supereu, nas quais a compulsão à repetição ao objeto alimentar ocupa lugar central como 

sintoma, onde o corpo de Charlie torna-se palco da repetição e da destrutividade da pulsão 

morte. O filme ultrapassa uma leitura meramente clínica da obesidade, oferecendo um retrato 

psicanalítico do sofrimento humano, em que a comida representa tanto a tentativa de 

apaziguar a dor quanto a expressão radical da autodestruição. 

Nesse sentido, evidencia-se como a compulsão alimentar pode ser compreendida como 

forma de ataque à própria imagem, na qual o corpo surge como objeto de perseguição, 

atravessado pelos modos específicos da repetição regida pela pulsão de morte e pelo jugo 

implacável do Supereu. Trata-se, enfim, do esforço do sujeito em reduzir a tensão e recuperar 



38 

uma coesão psíquica perdida por meio do corpo. 

 

3.3 Psicanálise e clínica dos transtornos alimentares: contribuições e desafios 

 

A leitura psicanalítica dos transtornos alimentares parte da hipótese de que esses 

quadros não podem ser compreendidos apenas em sua dimensão somática, nem reduzidos à 

lógica do comportamento alimentar. Os sintomas, nesse contexto, configuram-se como 

formações do inconsciente que encenam conflitos estruturais da subjetividade e, muitas vezes, 

expressam uma crise da função simbólica representada pelo Outro — em especial pela função 

paterna, responsável pela transmissão da lei e do interdito no discurso familiar (Cosenza, 

2025). Diante disso, a intervenção psicanalítica assume relevância por sustentar uma escuta 

capaz de vislumbrar o desejo que insiste sob a repetição, reconhecendo a função psíquica do 

sintoma e favorecendo que o sujeito se implique em seu sofrimento. Tal processo abre a 

possibilidade de construção de novos sentidos para si (Almeida et al., 2024). 

Nos transtornos alimentares, a articulação entre compulsão à repetição, pulsão de 

morte e instância superegóica se mostra de modo privilegiado. Freud (1920) descreve a 

compulsão à repetição como um automatismo que leva o sujeito a reviver experiências 

dolorosas sem expectativa de prazer, revelando um funcionamento mais primitivo do que o 

princípio do prazer. Nos quadros alimentares, essa dinâmica é observada na persistência de 

práticas como jejum prolongado, purgação, compulsão alimentar ou exercícios extenuantes — 

atos repetitivos que desafiam a lógica da satisfação e denunciam a presença de uma força 

pulsional que escapa ao controle do Eu. A repetição comparece, aqui, como tentativa 

fracassada de dominar experiências traumáticas não simbolizadas: o trauma retorna sob a 

forma de ato, e o corpo se converte em palco de inscrição daquilo que não encontrou 

representação (McDougall, 2000). 

Esse circuito mortífero é frequentemente reforçado pela ação do Supereu. Freud 

(1923) aponta que essa instância, herdeira do complexo de Édipo e representante da lei 

internalizada, pode assumir uma face severa e punitiva, impondo exigências impossíveis de 

controle e perfeição. Nos transtornos alimentares, o Supereu não apenas interdita, mas ordena 

ao sujeito que fracasse e que se puna, aliando-se à pulsão de morte na manutenção de práticas 

autodestrutivas. O sintoma, nesse contexto, não se apresenta como metáfora a ser decifrada, 

mas como ato repetitivo que resiste à simbolização, aprisionando o sujeito em um circuito de 

desprazer (Almeida et al., 2024). 

O corpo, por sua vez, deixa de ser apenas suporte biológico e se torna território 



39 

simbólico (Pereira et al., 2019). Ele dramatiza, em sua materialidade, a tensão entre 

compulsão e Supereu, bem como as falhas no processo de simbolização. Freud (1923) já 

indicava que o Eu é, antes de tudo, corporal, constituído a partir das identificações com o 

olhar e o desejo do Outro. Assim, a imagem corporal ocupa lugar central nesses quadros, 

funcionando como eixo organizador do mal-estar subjetivo. A clínica mostra que o sofrimento 

psíquico nesses quadros tende a se cristalizar em torno de uma imagem de si depreciada, 

atravessada por exigências idealizantes e pela censura superegóica. A relação do sujeito com 

seu corpo se revela atravessada por ideais internalizados e pelo desejo do Outro, instaurando 

um campo de tensão entre o corpo vivido e o corpo idealizado. A busca pela completude 

narcísica perdida se traduz em tentativas incessantes de corresponder a padrões inatingíveis, o 

que frequentemente resulta em vivências de fracasso, insuficiência e culpa. 

Nessa perspectiva, o Ideal do Eu e o Supereu atuam conjuntamente como instâncias 

reguladoras e punitivas, estabelecendo parâmetros de perfeição, enquanto vigiam e cobram 

sua realização. O resultado é uma severa autocrítica que sustenta práticas autodestrutivas e 

sentimentos de inadequação. Segundo Dolto (1984), a imagem inconsciente do corpo se 

forma a partir da fala do Outro e das primeiras experiências corporais. Quando essa fala é 

invasiva, negligente ou excessivamente exigente, a imagem de si pode cristalizar-se em 

registros depreciativos, manifestando-se nos transtornos alimentares como rejeição ao corpo 

ou idealização de padrões corporais socialmente valorizados. 

Na clínica, torna-se essencial investigar como o desejo do Outro se inscreveu na 

história do sujeito e de que maneira ele tenta responder a esse enigma por meio do corpo 

(Pereira et al., 2019). Essa perspectiva é reforçada pela forma como a imagem corporal se 

forma, no qual o Eu se constitui a partir da imagem refletida, sempre mediada pelo olhar do 

Outro a resposta a esse enigma (Freud, 1914). A constituição do sujeito em psicanálise se dá 

na relação com o Outro — um Outro que antecede o sujeito, que o nomeia, que o olha e que 

lhe endereça significantes (Coelho dos Santos, 2020). Nesse sentido, quando essa alteridade, 

que está no centro do processo de constituição psíquica, apresenta-se de forma invasiva e 

controladora, o corpo torna-se o lugar privilegiado onde se inscrevem as falhas do processo de 

constituição subjetiva (Pereira et al., 2019).  

Observa-se, assim, que o sintoma alimentar não pode ser reduzido a um desvio 

comportamental. Ele se configura como formações inconscientes complexas que articulam 

corpo, pulsão, linguagem e laço social. Nesse sentido, o sintoma corresponde a uma tentativa 

de resposta frente à angústia, como modo de dar forma ao que não pode ser simbolizado, de 

domar o inominável por meio do corpo (Junqueira; Castanheira,2023). A clínica mostra que, 



40 

nesses casos, o sujeito não fala sobre o sintoma, ele é o sintoma, agindo compulsivamente 

como se tivesse dominado por uma força que encontra no corpo seu meio de expressão 

(Pereira et al., 2019). O sofrimento se cristaliza e se fixa em torno da imagem corporal, que se 

torna sede de significação e mediadora privilegiada da relação com o Outro. A intervenção 

analítica, portanto, mostra-se pertinente justamente por buscar introduzir uma dimensão 

simbólica ao sofrimento, abrindo a possibilidade de deslocamento da fixação sintomática 

(Almeida et al., 2024). 

A psicanálise, nesse contexto, não se orienta pela eliminação imediata do sintoma, mas 

pelo reconhecimento e acolhimento de sua função inconsciente (Almeida et al., 2024). A ética 

analítica consiste em sustentar um espaço no qual o corpo deixe de ser o único depositário do 

sofrimento, permitindo que a compulsão mortífera seja, ao menos em parte, deslocada para o 

campo da palavra e da simbolização. O trabalho clínico aposta, assim, na possibilidade de 

transformar o ato em narrativa, de modo que o automatismo destrutivo ceda lugar à 

elaboração. Com isso, abre-se a chance de o sujeito construir novos modos de laço social, 

reinscrever seu sofrimento no registro simbólico e elaborar novas formas de relação com o 

desejo, a castração e o Outro (Almeida et al., 2024). 

Nesse sentido, a análise busca produzir um saber sobre aquilo que, a princípio, 

permanece desconhecido para o sujeito, interrogando as razões de seus modos de agir e 

possibilitando a simbolização do ato (Almeida et al., 2024). Pode-se afirmar, portanto, que a 

análise é uma ficção construída pelo próprio sujeito e continuamente atualizada na cena 

clínica por meio dos processos de recordação, repetição e elaboração. Conforme destaca 

Dolto (1984), reduzir o corpo a algo que precisa ser corrigido implica desconsiderar sua 

função simbólica; ao contrário, é preciso escutá-lo como portador da história subjetiva e como 

espaço privilegiado de inscrição do inconsciente. 

Dessa forma, a psicanálise oferece uma contribuição singular à clínica dos transtornos 

alimentares, ao privilegiar a escuta da singularidade e reconhecer o corpo como território de 

inscrição simbólica e como veículo de enunciação do inconsciente. Como afirma Almeida et 

al. (2024, p. 5), “o tratamento parte do discurso do sujeito, no qual o diagnóstico está inscrito, 

e é a partir desse discurso que a análise prossegue”. A proposta consiste em possibilitar que o 

sujeito atribua novos sentidos ao sofrimento que retorna sob a forma de sintoma, favorecendo 

o deslocamento, ainda que parcial, da compulsão mortífera para o campo da palavra. Nesse 

processo — que se realiza na transferência, no discurso e na elaboração — torna-se possível 

vislumbrar o desejo que persiste para além da repetição mortífera e da crueldade superegóica, 

abrindo espaço para que o sujeito reinscreva sua relação com o corpo, com o desejo e com o 



41 

Outro. 

 
 
Ao não focar diretamente na compulsão alimentar em si, a psicanálise aborda 
como o sujeito mobiliza a compulsão,  pautada  na  vertente  da 
singularidade. O objetivo é ampliar o entendimento do sujeito sobre seu 
próprio saber a respeito da função de seu sintoma. A psicanálise não utiliza 
como condução de tratamento o diagnóstico a partir do DSM, mas sim a 
escuta da história do sujeito, categorizado ou não, porque ao ouvi-lo é que se  
constata as causas  do seu  sintoma,  o  motivo  do  seu  grito  silenciado. 
(Almeida et al., 2024, p.6) 

 
 

Diante do exposto, observa-se que a psicanálise, ao se debruçar sobre os transtornos 

alimentares, oferece não apenas uma compreensão ampliada de seus fundamentos 

inconscientes, mas também diretrizes para a direção do tratamento. A escuta analítica permite 

que a comida, antes investida como recurso imediato para lidar com afetos inomináveis e 

conflitos intrapsíquicos, seja ressignificada, abrindo espaço para que o sujeito encontre vias 

mais simbólicas de lidar com sua dor. Nessa medida, o sintoma alimentar tende a perder parte 

de sua função de sustentação (Almeida et al.,2024). Essa transformação, entretanto, não se dá 

sem impasses: ela exige do analista uma postura ética de aposta e de espera, respeitando o 

tempo do sujeito e cuidando para não ultrapassar o limite do que este pode suportar em seu 

percurso de elaboração (Kalil, 2022). 

Nesse contexto, cada caso se apresenta como um desafio singular, exigindo a 

construção de uma narrativa simbolizante que substitua o ato repetitivo. Inspirando-se no 

pensamento freudiano, Junqueira & Castanheira (2023) afirmam que “onde havia o ato, a 

palavra deve advir”. O tratamento, portanto, busca criar condições para que o sujeito desloque 

a compulsão mortífera para o campo da simbolização, reinscrevendo o sofrimento em uma 

lógica distinta da pura repetição. Trata-se de um trabalho árduo e de longo prazo, no qual a 

análise deve se abrir à complexidade dos destinos pulsionais que atravessam esses quadros. 

Ao mesmo tempo, é preciso reconhecer tanto os limites quanto às possibilidades da 

psicanálise diante dos transtornos alimentares. Embora constitua uma via privilegiada de 

acesso à singularidade subjetiva, a gravidade clínica e o risco frequentemente associados a 

esses quadros tornam imprescindível a articulação com uma equipe multidisciplinar, capaz de 

responder às múltiplas dimensões envolvidas (Vianna, 2016). Assim, a direção do tratamento 

psicanalítico se fortalece quando integrada a outros saberes, permitindo um cuidado que 

contemple, de forma conjunta, o corpo, o psiquismo e o laço social. 

 



42 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Com base no percurso desenvolvido ao longo deste trabalho, foi possível compreender 

os fundamentos psicanalíticos da constituição da imagem de si e a articulação da compulsão à 

repetição às manifestações clínicas dos transtornos alimentares. Ao entrelaçar teoria e clínica, 

evidenciou-se a relevância da psicanálise não apenas para uma compreensão ampliada desses 

quadros, mas também para a direção do tratamento. 

A perspectiva psicanalítica permite reconhecer que a imagem de si não é uma entidade 

dada ou biológica, mas uma construção simbólica e relacional, profundamente atravessada 

pelo desejo do Outro e pelas identificações primárias. Desde os primeiros momentos de vida, 

o sujeito é inserido em uma rede de significações que moldam sua percepção de si e de seu 

corpo, ancorada em imagens e ideais muitas vezes exteriores e alienantes. Nos transtornos 

alimentares, essa imagem torna-se alvo de um olhar hipercrítico e vigilante, revelando um 

corpo que passa a ser tratado como objeto de controle, correção ou punição. Nesse 

movimento, a depreciação constante da imagem de si e a busca incessante por um ideal 

inatingível expõem uma fragilidade narcísica que necessita ser escutada em sua 

complexidade. 

A análise desenvolvida neste trabalho demonstrou ainda que a compreensão dos 

transtornos alimentares não se restringe às dimensões somáticas ou comportamentais. Pôde-se 

constatar a constituição da imagem de si enquanto construção psíquica atravessada pela 

linguagem, pelo olhar e pela alteridade, evidenciando como, nos quadros clínicos, essa 

imagem fragilizada expõe o Eu a conflitos identificatórios e à inscrição de um sofrimento 

resistente à simbolização.  

É nesse contexto que se delineia a forma como os discursos sociais contribuem para a 

manutenção da depreciação da imagem de si. O corpo, inicialmente, é fonte de satisfação 

autoerótica, que não se apresenta de maneira unificada, mas fragmentada, vinculada às 

diferentes zonas erógenas. A imagem, por sua vez, introduz uma dimensão inteiramente nova: 

a experiência de um corpo total, reconhecido como unidade, que passa a ser objeto de 

admiração e satisfação para o olhar do Outro, aquele que observa, comenta e atribui valor ao 

que vê. Assim, ao longo do tempo, diferentes Outros desempenham esse papel, nomeando e 

conferindo significados ao corpo, reforçando ou desestabilizando sua constituição simbólica e 

percepção de si. 

A partir dessa perspectiva, a análise se volta para a virada metapsicológica da obra 

freudiana, examinando a compulsão à repetição e sua ligação com a pulsão de morte. 



43 

Compreendida como fenômeno mortífero, essa compulsão aprisiona o sujeito em atos 

repetitivos, sustentados pela crítica feroz do Supereu. Tal imperativo punitivo intensifica a 

dinâmica de autoaniquilamento, impondo ao sujeito exigências de perfeição, pureza ou 

fracasso, que se expressam no corpo como mortificação. 

Para compreender a constituição da imagem de si e o fenômeno da compulsão à 

repetição como elementos centrais nos quadros de transtornos alimentares, tornou-se 

necessário retomar os primeiros tempos da organização psíquica do sujeito. Perpassando 

desde a formação da vida psíquica, enraizada em uma resposta ao desamparo originário — 

condição inicial de extrema dependência biológica e psíquica que marca o nascimento do 

bebê — até a dissolução do complexo de Édipo, momento em que se constitui o Supereu 

como herdeiro desse processo.  

Nesse percurso, a segunda tópica freudiana se mostra fundamental, pois nela a 

compulsão à repetição, a pulsão de morte e o Supereu compõem o núcleo estruturante da 

dinâmica psíquica. Com base em Freud (1923), torna-se possível analisar por que o sujeito, 

mesmo consciente de seus desejos e intenções, frequentemente se comporta de maneira 

contrária, reiterando padrões que lhe causam sofrimento. Tal fenômeno se articula à noção de 

compulsão à repetição, definida como a tendência do sujeito a reproduzir experiências 

dolorosas ou traumáticas sem a mediação de satisfação consciente, configurando uma 

repetição que se impõe para além do princípio do prazer. 

É nesse mesmo contexto que se insere a virada metapsicológica de sua teoria 

pulsional, com a introdução da pulsão de morte como força primária orientada para o retorno 

ao estado inorgânico (Freud, 1920). Essa pulsão manifesta-se no psiquismo por meio de 

comportamentos autodestrutivos, sabotagens inconscientes e da repetição de experiências 

traumáticas. Quando dirigida ao interior do aparelho psíquico, sua ação pode ser mediada pela 

instância do Supereu, que, estruturada a partir das exigências parentais, assume um caráter 

punitivo e intransigente (Freud, 1923). 

A análise do filme A Baleia ilustrou a forma como os transtornos alimentares se 

estruturam em torno de um sofrimento que faz do corpo o lugar privilegiado da inscrição 

pulsional. A trama permitiu observar a compulsão à repetição e a incidência do Supereu em 

uma lógica de mortificação marcada pela recusa do tratamento, pela impossibilidade de 

simbolização e pela satisfação paradoxal obtida no próprio sofrimento. Evidenciou-se, assim, 

que o sintoma não se dissolve por explicações racionais ou imposições de conduta, mas exige 

uma escuta que reconheça sua função subjetiva. 

Constatou-se, ao longo do trabalho, que os transtornos alimentares operam como 



44 

formações de compromisso entre as exigências pulsionais inconscientes e a tentativa de 

preservação do Eu. Neles, a imagem de si encontra-se ferida, a repetição se impõe como 

destino, e o Supereu atua como instância punitiva, frequentemente cruel. O corpo torna-se, 

portanto, palco de conflitos não simbolizados, retornando sob a forma de ato, sintoma ou 

compulsão. Desse modo, compreendê-los apenas como respostas às pressões socioculturais ou 

como expressão de um narcisismo ferido revela-se insuficiente. A escuta psicanalítica, ao 

contrário, aponta para a operação de uma força arcaica — a pulsão de morte, em articulação 

com o Supereu — que transforma o sofrimento em modo de satisfação inconsciente. 

Diante disso, reafirma-se a importância da psicanálise na clínica dos transtornos 

alimentares: uma escuta que não se apresse em silenciar o sintoma, mas que sustente sua 

função e abra espaço para a elaboração. Se, como sublinhou Freud, a repetição constitui parte 

essencial da vida psíquica, cabe ao tratamento oferecer ao sujeito a possibilidade de 

reinscrever essa repetição em outra lógica — transformando o automatismo mortífero em 

elaboração simbólica e criando condições para que o desejo possa emergir. 

Por fim, cabe salientar que este trabalho não pretende esgotar o tema, mas contribuir 

para a abertura de novos caminhos de investigação. Reconheço, ainda, a pertinência de 

futuros desdobramentos, como o aprofundamento em uma leitura lacaniana da constituição da 

imagem de si, a partir do estágio do espelho e da concepção de gozo, bem como a análise 

diferenciada das especificidades clínicas de quadros como anorexia, bulimia e compulsão 

alimentar. Ressalta-se, igualmente, a importância da realização de estudos de caso que 

permitam ampliar a compreensão singular de cada sujeito, favorecendo o manejo clínico de 

seu sofrimento. Que este trabalho possa, assim, constituir-se como um ponto de partida para 

eventuais leitores interessados em aprofundar-se na escuta psicanalítica do sofrimento 

humano — sobretudo em sua manifestação intensa e particular na relação com o corpo e com 

a comida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
 
 
A BALEIA. Direção: Darren Aronofsky. Produtora: Protozoa Pictures, 2022. (117 min.) 
 
ALMEIDA, G. P. A. P.; FERRARI, L. B.; SILVA, P. O. A compulsão alimentar em sua 
relação com a compulsão à repetição na clínica psicanalítica. Cascavel: Revista 
Contemporânea, vol. 4, n°. 12, 2024.  
 
COSENZA, D. A comida e o inconsciente. Tradução de Cezar Tridapalli. Londrina: Editora 
Sinthoma, 2025. 
 
DOLTO, Françoise. A imagem inconsciente do corpo. São Paulo: Perspectiva, 1984. 
 
FONTES, A. C. P. B. Mais além dos transtornos alimentares: a impulsão e a compulsão a 
partir da clínica psicanalítica. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Ceará, 
Fortaleza, 2014. 
 
FREUD, S. A Dissolução do Complexo de Édipo (1924). In: ______. Obras completas: 
volume 16: o eu e o id, e outros trabalhos (1923-1925). Tradução de Paulo César de Souza. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
 
FREUD, S. Além do princípio do prazer (1920). In: ______. Obras completas: volume 14: 
além do princípio do prazer, psicologia de grupo e outros trabalhos (1920-1922). 
Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.  
 
FREUD, S. Algumas consequências psíquicas da distinção anatômica entre os sexos (1925). 
In: ______. Obras completas: volume 16: o eu e o id, e outros trabalhos (1923-1925). 
Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
 
FREUD, S. As pulsões e seus destinos (1915). Tradução de Pedro Heliodoro Tavares. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2019. 
 
FREUD, S. Introdução ao narcisismo (1914). In: ______. Obras completas: volume 12: 
introdução ao narcisismo, ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916). 
Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.  
 
FREUD, S. Novas conferências introdutórias à Psicanálise (1933). In: ______. Obras 
completas: volume 18: O mal-estar na civilização, novas conferências introdutórias e 
outros textos (1930-1936). Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2010. 
 
FREUD, S. O eu e o id (1923). In: ______. Obras completas: volume 16: o eu e o id, e 
outros trabalhos (1923-1925). Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2011. 
 
FREUD, S. Projeto para uma psicologia científica (1895). In: ______. Edição standard 
brasileira das obras completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996, v.1. 
 
FREUD, S. Sobre as teorias sexuais das crianças (1908). In: ______. Edição standard 



46 

brasileira das obras completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1972, v.9. 
 
FREUD, S. Três ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905). In: ______. Três ensaios sobre 
a teoria da sexualidade, análise fragmentária de uma histeria [“O caso Dora”] e outros 
textos. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2016, v.6.  
 
FREUD, S. Uma dificuldade da Psicanálise. In: ______. Obras completas: história de uma 
neurose infantil (O homem dos lobos), além do princípio do prazer e outros textos 
(1917-1920). Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2010, v. 
14. p. 179-187. 
 
GARCIA-ROZA, L. A. Freud e o inconsciente. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999. 
 
JUNQUEIRA, C.; CASTANHEIRA, M. e (cols). Atendimento Psicanalítico da Compulsão 
Alimentar. 1ª edição, São Paulo: Zagodoni, 2023. 
 
KALIL, F. A clínica da compulsão alimentar. In: JACOBSOHN, P. G. Psicanálise de 
Transtornos Alimentares. Volume III, São Paulo: Primavera Editorial, 2022.  
 
MANOEL, D. S. N. O complexo de édipo na menina e a sexualidade feminina: as 
mulheres permanecem caladas?. Orientadora: Dra. Adele Gueller. 2018. 64 f. TCC 
(Especialização) – Teoria Psicanalítica, PUC-SP, São Paulo, 2018.  
 
MCDOUGALL, J. Teatros do corpo: o psicossoma em psicanálise. São Paulo: Martins 
Fontes, 2000.  
 
OLIVEIRA, F. L. G. Fundamentos da teoria da clínica psicanalítica a partir do estudo de 
“O Eu e o Isso”. Niterói: Universidade Federal Fluminense, abr./jun. 2025. Notas de aula. 
 
PEREIRA, M. B. M.; BRESSANI, B. H. M.; DE SOUZA, M. F. S. O conceito de pulsão de 
morte e sua articulação com os sintomas da anorexia e bulimia. Pretextos - Revista da 
Graduação em Psicologia da PUC Minas. Belo Horizonte, v. 4, n. 7, p. 446–464, 2019.  
 
SANTOS, T. C. DOS. Considerações sobre Luto e melancolia. Rio de Janeiro: 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, 18 ago. 2020. Notas de aula. Disponível em: 
http://www.isepol.com/pdf/Considera%C3%A7%C3%B5es%20sobre%20o%20luto%20e%20
a%20melancolia.pdf. 
 
SILVA, D.; FOLBERG, M. De Freud a Lacan: as ideias sobre a feminilidade e a sexualidade 
feminina. Estudos de Psicanálise. Belo Horizonte, nº 31, 2008. 
 
VIANNA, M. Da geladeira ao divã: psicanálise da compulsão alimentar. Appris Editora. 
São Paulo, 2016. 
 
 
 
 


		2025-12-18T19:07:34-0300


		2025-12-19T09:13:16-0300


		2025-12-20T09:59:34-0300


		2025-12-23T11:03:30-0300




